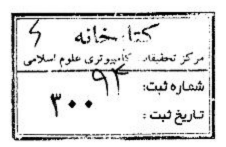


م: جابر رضوانی جمعیداری اصوال مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی شداموال:







تركمه تفسير قم (جلد چهارم)

مؤلف: على بن ابراهيم قمي

ناشر: انتشارات بني الزّهراء (عليهاالسلام)

لیتوگرافی ، چاپ و صحافی : سبحان / جزایری

شمارگان: ۲۰۰۰ دوره

نوبت چاپ: اول ۱۳۸۸

قیمت: ۶۲۰۰ تومان

شایک: ۸ - ۳۹ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ - ۹۷۸

شابک دوره: ۷ - ۱۰ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ - ۹۷۸

#### بنى الزّهراء (١٠٠١)

چاپ و نشر و توزیع

دفتر مرکزی:

قم ، ميدان شهداه ، خيابان معلّم، بعد از اداره برق، طبقه فوقاني چاپ وفا

تلقن: ۲۵۱-۷۷۲۸۵۵-۷۸۳۶۳۰۰-۲۵۱

همراه : ۱۲۸۴۴۱۴۸ ۹ ۱۲۳۵۱۴۱۵۲ - ۱۱۲۷۴۶۲۱۵۳ (معینی)





| پیشگفتار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تفسير سورة سجده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۲ - سورهٔ سجده در مکه نازل شده و دارای ۳۰ آیه است ۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عزرائيلىالىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلىلى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فضیلت روز جمعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مُرْصَّة مَّ كَانِ الْمُعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعْلِيلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعِلِي الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعِيلِي الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعِلِي الْمِعْلِينِ الْمِعِلِي الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعْلِينِ الْمِعْلِي الْمِعْلِينِ الْمِعْلِي الْمِعْلِي الْمِعْلِي الْمِعْلِي الْمِعْلِي الْمِعِيلِي الْمِعْلِي الْمِعْلِ |
| ۳۳ – سورهٔ احزاب در مدینه نازل شده و دارای ۷۳ آیه است ۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| داستان زید بن حارثه۳۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| پیامبر اُولی است به مومنین از خودشان۳۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| چگونگی جنگ احزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| معجزههای رسول خدا ﷺ در جنگ خندق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ذكر رسول الله الله الله المَّالِيُّ اللهِ المُن المِن المِ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مبارزهٔ حضرت على الشَّلْزِ با عمرو بن عبدود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| غزوهٔ بنی قریظه۱۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| شهادت سعد بن معاذ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دادا څياد آبه تمامير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| ترجمهٔ تفسیر قمی /ج ۴                                                                     | ۶                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| ۸۱                                                                                        | آيهٔ حجاب                     |
| تفسير سورة سبا                                                                            |                               |
| در مکه نازل شده و دارای ۵۴ آیه است ۹۰                                                     | ۳۴ – سورهٔ سبا                |
| عليمان عَلَيْكِ                                                                           | وفات حضرت س                   |
| یسها به ناله در آمدند                                                                     |                               |
| لت بر تمام مردم                                                                           |                               |
| قائم للظِيْدِ                                                                             |                               |
| تفسیر سورهٔ فاطر<br>ر در مکه نازل شده و دارای ۴۵ آیه است<br>ت علیعالیه دربارهٔ صفت ملائکه | ۳۵ – سورهٔ فاط<br>فرمایش حضر، |
| تفسير سورة يس                                                                             |                               |
| ، در مکه نازل شده و دارای ۸۳ آیه است ۱۳۷                                                  | ۳۶ – سورهٔ پس                 |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                   | معجزة پيامبر أأ               |
| کیه                                                                                       | مبلغان در انطاك               |
| يد با امام رضاعَا ﷺ                                                                       | داستان ابوسعب                 |
| تفسير سورة صافات                                                                          |                               |
| افات در مکه نازل شده و دارای ۱۸۲ آیه است                                                  | ٣٧ - سورة ص                   |
| رآن                                                                                       |                               |

.

| طالب                                               | فهرست م              |
|----------------------------------------------------|----------------------|
| ن ابراهیم مناسک حج را                              | بجا آوردر            |
| ق                                                  | ذبح اسحا             |
| تفسير سورهٔ ص                                      |                      |
| رهٔ ص در مکه نازل شده و دارای ۸۸ آیه است           | ۳۸ – سور             |
| فطيئة داو دعائيلا                                  | داستان خ             |
| ىطائِلْدِ با حزقيل                                 |                      |
| يضرت سليمان التَّلِيِّ                             |                      |
| ر دست رفتن حكومت سليمان الثِّلْةِ                  |                      |
|                                                    |                      |
| لطنت سليمانءاليَّلِ                                | ۔ ۔<br>مبتلا گشن     |
| ير المومنين التيلادر تشب معراج سيري                | نبار سند<br>خلافت ام |
|                                                    |                      |
| تفسير سورة زمر                                     |                      |
| رهٔ زمر در مکه نازل شده و دارای ۷۵ آیه است         | ۳۹ – سور             |
| خداوند در بهشت بر ولیاش عطا میکند                  |                      |
| نفخ صُورننست                                       |                      |
| ور اماملاً الله نورانی میشود                       |                      |
| تفسير سورة مؤمن                                    |                      |
| رهٔ مؤمن (غافر) در مکه نازل شده و دارای ۸۵ آیه است | ۴۰ – سور             |
| مُردن اهل آسمان و زمین هُردن اهل آسمان و زمین      |                      |

| 111                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------|
| فهرست مطالب                                                              |
| گریهٔ آسمان و زمین بر امام حسینالئیلا                                    |
| ٿواب گريه بر امام حسين لليَّالِيُّ                                       |
| تفسير سورة جاثيه                                                         |
| ۴۵ – سورهٔ جاثیه در مکه نازل شده و دارای ۳۷ آیه است ۷۰                   |
| تفسير سورة احقاف                                                         |
| ۴۶ – سورهٔ احقاف در مکه نازل شده و دارای ۳۵ آیه است ۹.                   |
| مدت حمل امام حسين العلا                                                  |
| سرزمین احقاف٠٠٠                                                          |
| تفسيعي متورة محمد الدوسان                                                |
| ۴۷ - سورهٔ محمد ﷺ در مدینه نازل شده و دارای ۲۸ آیه است ۹                 |
| شرايط قيامت١                                                             |
| تفسير سورة فتح                                                           |
| ۴۸ – سورهٔ فتح در مدینه نازل شده و دارای ۲۹ آیه است                      |
| صلح حديبيه                                                               |
| سبب امتناع على التَّالِّ از دشمنان                                       |
| تفسير سورة حجرات                                                         |
| <ul><li>۴۹ - سورهٔ حجرات در مدینه نازل شده و دارای ۱۸ آیه است.</li></ul> |

| ¥ / = :- 5                    |                               |
|-------------------------------|-------------------------------|
| ترجمهٔ تفسیر قمی /ج ۴         | 1.                            |
| <b>۴۷</b> ۲                   | دروغ بستن بر ماريهٔ قبطي      |
| تفسير سورة ق                  |                               |
| ه و دارای ۴۵ آیه است          | ۵۰ – سورهٔ ق در مکه نازل شد   |
| على لليلا در محشر             | مقام پیامبر ﷺ و حضرت ا        |
| سير سورة الذاريات             | تف.                           |
| زل شده و دارای ۶۰ آیه است ۴۹۹ | ۵۱ – سورهٔ الذاريات در مكه نا |
| ن<br>نفسير سورة طور           | معنی زیبا و نیکو بودن آسمان   |
| 11 10 (000)                   | ۵۲ – سورهٔ طور در مکه نازل    |
| ۵۱۵                           |                               |

#### پیشگفتار

تفسیری را که در پیش روی دارید ترجمهٔ تفسیر علی بن ابراهیم قمی الله است؛ تفسیری که از بدو تولد تا به امروز مورد استفاده تمام مفسران شیعه شده و حتی بعضی از این بزرگواران تمام آن را در ذیل آیات تفسیری خود ذکر کردهاند و نیز علامهٔ مجلسی الله هم در دائرةالمعارف بزرگ شیعه یعنی بحارالانوار آن را در جای جای کتاب شریفش نقل کرده است.

حال كه ترجمهٔ اين كتاب شريف باعنايت الهي و لطف آقا امام زمان روحى و ارواح المومنين لتراب مقدمه القداء به پايان رسيده و آمادهٔ چاپ در پنج جلد گرديده است ضروريست كه نكاتي را دربارهٔ آن توضيح دهم:

 ۱. نسخهٔ مورد ترجمهٔ ما چاپ دارالکتاب جزائری است که با تصحیح و تعلیقه و مقدمهٔ علامه حضرت آیةالله سید طیّب جزائری (حفظه الله) است.

۲. با توجه به آیات و ترجمه آن و نیز تحقیقات پاورتی و منابعی که از این
 تفسیر استفاده کردهاند ترجمه تفسیر را به پنج جلد رسانده است.

۳. عمده تحقیقات پاورقی ما از کتابهای روائی روی بحارالانوار و از کتب تفاسیر روی تفسیرهای برهان، صافی و نورالثقلین و نیز بعضی از کتابهای پراکنده بوده است که اگر تمام کتابهای تفاسیر را نقل می کردیم حجم کتاب را به بیش از این که هست می رساند.

۴. ترجمه جلد اول در دو جلد آماده شده که منابع تحقیقاتی را در پایان جلد دوم آوردهایم؛ و ترجمه جلد دوم عربی نیز در سه جلد آماه شده که منابع

تحقیقاتی آن را نیز در پایان جلد پنجم آوردهایم.

۵. تفسیر قمی شامل تمام سورههای قرآن است امّا شامل تمام آیات نمیباشد و لذا برای سهولت فارسی زبانان، ما قبل از آیات تفسیری آیهٔ مورد نظر با ترجمهاش را با قلمی مجزا از قلم متن و با فونتی نازک آوردهایم تا خوانندهٔ گرامی قبل از تفسیر به آیه و ترجمهٔ آن دسترسی داشته باشد و با هیچ مشکلی روبرو نگردد.

۶. چون این ترجمه اولین ترجمهای است که از تفسیر قمی شده یقیناً خالی از اشکال نیست و لذا از خوانندگان گرامی عاجزانه درخواست میکنم که در هنگام مشاهدهٔ سهوالقلمی آن را با دیدهٔ اغماض بنگرند و آن را بر این عاصی ببخشند.

در پایان از همهٔ کسانی که ما را از پیشنهادهای خود بیبهره نگذاشتند و 
نیز کسانی که ما را در مقابله تایپی یاری کردهاند صمیمانه تقدیر و تشکر 
میکنم خصوصاً از حضرت حجةالاسلام و المسلمین حاج امیرآقا جزائری 
(حفظه الله) که اگر پیگیریهای مخلصانهٔ ایشان بعد از پیشنهاد ترجمهٔ این 
تفسیر قیم نبود شاید تا حال این ترجمه به سرانجام نرسیده بود.

و همچنین از خداوند منّان درخواست عاجزانه دارم که ما را از قرآن جدا نکند و دست ناتوان ما را از تمسک جستن به قرآن ناتوان نگرداند چرا که اگر لطف و عنایت الهی شامل حال ما نباشد در دنیا و آخرت بدبخت و روسیاه خواهیم بود.

خداوندا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن آنی ما را از قرآن و تمسک جستن به آن جدا مگردان.

خداوندا تو را سوگند مىدهيم به حق قرآن آنى ما را از قرآن ناطق آقا اميرالمومنين الله دور مگردان.

# تفسير سورة سجده



۳۲ – سورهٔ سجده در مکـه

نـازل شـده و دارای ۳۰ آيـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسٰنِ الرَّحِيمِ

الم (١)

تَنْزِبِلُ الْكِتْابِ لأ رَيْبَ فيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمينَ (٢)

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقَّٰ مِنْ رَبُكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذبِرٍ مِـنْ قَيْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ (٣)

الم مركفية كانتور عاوم الدى

۲ ـاین کتابی است که بی هیچ شک و ریبی از جانب پروردگار عالمیان نازل شده است.

۳ ـ اما آنها میگویند: او (پیامبر) آن را به دروغ به خداوند نسبت می دهد.
بلکه آن سخنان حقی از جانب پروردگارت است تا اینکه گروهی را انذار
کنی که قبل از تو هیچ انذار کننده ای به سوی آنان نیامده است، شاید که
هدایت یابند.

﴿الم \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ لِأ رَيْبَ فِيهِ ﴾ يعنى شكى در آن نيست.

﴿ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ \* قريش مى گفتند كه اين از دروغهاى محمد است ؛ و خداوند آنها را رد كرده و مى فرمايد: ﴿ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتَنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ \* بلكه آن سخنان حقى از

جانب پروردگارت است تا اینکه گروهی را انذار کنی که قبل از تو هیچ انذار کنندهای به سوی آنان نیامده است، شاید که هدایت یابند. ا

يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ في يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ (۵)

۵\_ (خداوند) امور این عالم را از آسمان تا زمین تدبیر میکند، سپس در روزی که مقدار آن هزار سال از سالهایی است که می شمارید به سوی او بالا می رود.

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ معنى آيه اين است كه خداوند متعال اوامر و نواهى و اعمال بندگان را تدبير مى كند و آن را از آسمان به سوى زمين مى فرستد، پس آن اعمال به سوى جزاى الهى در روز قيامت كه مقدار آن هزار سال از سالهاى دنياست بر مى گردد. آ

الَّذِي أَحْسَنَ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَ بَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طَبِنِ (٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهبِنٍ (٨) ثُمَّ سَوَّاهُ وَ نَفَخَ فيهِ مِنْ رُوحِهِ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْأَبْصَارَ وَ الْأَفْنِدَةَ قَلْبِلاً مَا تَشْكُرُونَ (٩)

۷\_او آن خدایی است که هر چیزی را نیکو آفرید، و ابتدای آفرینش انسان
 را از گل آغاز کرد.

۸\_ سپس نسل او (انسان) را چکیدهای از آب بیقدر و ناچیز قرار داد.

ا. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۱۹۳

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۱۹۳ ؛ تفسیر صافی، ج ۵، ص ۵۴۲ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۲۱

۹ سپس آن را موزون نمود، و از روح خود در آن دمید، و برای شماگوش
 و چشمها و قلبها قرار داد، اما افراد کمی هستند که شکر نعمتهای او را
 بجا آورند.

﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَ بَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾ كه مراد از انسان در اين آيه آدم النا است.

﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ ﴾ سپس بچههایش را قرار داد.

﴿مِنْ سُلالَةٍ ﴾ و آن خالص از آب و طعام مي باشد.

﴿مِنْ مَاءٍ مَهِينِ ﴾ يعنى از نطفه و منى.

﴿ثُمَّ سَوَّاهُ ﴾ یعنی استحالهٔ نطفه به علقه و از علقه به مضغه تا اینکه روح در آن دمیده می شود. ا

قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمُؤْتِ الَّذِي وَكُلِّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ (١١) ١١ ـ بگو: فرشتهٔ مرگ که مأمور شماست روح شما را میگیرد، سپس شما را به سوی پروردگارتان باز میگرداند.

### عزرائيليايي

﴿قُلْ يَتَوَقُّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾

عمیر بن هشام از امام صادق الله روایت کرده که فرمود: پیغمبر اکرم اگراه فرمودهاند: وقتی که مرا به معراج بردند فرشته ای را دیدم که لوحی از نور در دست دارد و بدون آنکه لحظه ای به راست و چپ خود نظر کند پیوسته به لوح نظر میکرد ولی محزون و متأثر و غمگین بود، از جبرئیل

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۱۹۴ ؛ تفسیر صافی، ج ۵، ص ۵۴۲ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۲۲

پرسیدم: این فرشته کیست و چه میکند؟

جواب داد: این فرشته نامش عزرائیل و موکل قبض روح خلایق است.

گفتم: میل دارم او را از نزدیک ببینم. به همراهی جبرئیل نزدیک رفتم و گفتم: ای فرشته مرگ تمام کسانیکه تاکنون مرده و یا بعدها خواهد مرد به وسیلهٔ شخص خودت قبض روح شده و میشوند؟

جواب داد: آری من شخصاً برای قبض ارواح حضور مییابم و تمام خلق دنیا بر حسب اراده و مشیت پروردگار چون سکه درهمی که در دست مردی باشد که به هر طریق بخواهد آن را در دست میگرداند در دست من میگردند، مسخر من هستند و خانهای در روی زمین نیست مگر اینکه من در هر شبانه روز پنج نوبت داخل آن میشوم و چون گریه و زاری کسان متوفی را میبینم میگویم بیهوده زاری نکنید که من آنقدر باین خانه خواهم آمد که هیچ صاحب روحی باقی نماند و احدی از شما را باقی نمیگذارم.

پیغمبر اکرم ﷺ فرمودند: برای شخصی که پند پذیر باشد مرگ بهترین واعظ و یند دهنده است و مرگ وسیلهٔ عبرت و نصیحت میباشد.

جبرئیل فرمود: مصیبت پس از مرگ مهمتر و عظیمتر از خود مرگ و مردن است. ا

وَ لَوْ شِثْنَا لَآتَیْنَاکُلَّ نَفْسِ هُذَاهَا وَ لَکِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ أَجْمَعَهِنَ (١٣) فَذُوقُوا بِمَا نَسْپِتُمْ لِفَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا إِنَّا نَسَپْنَاكُمْ وَ ذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بِـمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (١٤)

۱. تفسير صافي، ج ۵، ص ۵۴۴؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۲۲۴؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۱۹۴

۱۳ ــ و اگر میخواستیم به هر شخصی هدایتش (به اجبار) میدادیم. ولی (آنها را مختار گذاشته ایم) و وعدهٔ من حتّی است که جهنم را از جنّ و انس (گناهکار) پر میکنم.

۱۴\_(به آنها خطاب کنیم:) پس بچشید (عذاب جهنم را) چرا که دیادار امروزتان را فراموش کردیم، و بچشید عذاب همیشگی را به خاطر آنچه که انجام میدادید.

﴿ وَ لَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهًا ﴾ يعنى اكر بخواهيم همه را معصوم از كناه كنيم، مي توانيم.

﴿فَذُوقُوا بِمَانَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا إِنَّا نَسِينًا كُمْ ﴾ يعنى شما را ترك كرديم.

تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِمَّا رَزَقْناهُمْ يُتَفِقُونَ (١٦) مُرَضِّيَ تَصَيِّرِ/طِنِي سِيرِي

فَلاْ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزْاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧) 18 ـ در نيمهٔ شب پهلوهايشان از بستر خواب بدور است، و پروردگارشان را با ترس و اميد ميخوانند، و از آنچه به آنها روزي دادهايم انفاق ميكنند. 10 ـ پس هيچ كس نمي داند كه چه پاداش نيكوئي كه روشني بخش چشمهاست به خاطر آنچه كه (از اعمال نيك و صالح) انجام مي دادند براي آنها ذخيره شده است.

#### فضيلت روز جمعه

عديد ورور . ﴿تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِـمَّا رَزَقْـنَاهُمْ فَقُدنَ﴾ عاصم بن حمید از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: هیچ عمل نیکی از بنده خدا سر نمی زند مگر آنکه در قرآن ثوابی برایش معین شده، جز نماز شب که خدای عز و جل ثوابی برایش بیان نکرده است بس که ثواب آن عظیم بوده، همین قدر فرموده: ﴿تَتَجافىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ یَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِمّا رَزَقْنَاهُمْ یُنْفِقُونَ ۔ تا ۔ یَعْمَلُونَ ﴾ . ا

آن گاه فرمود: خدای عز و جل برای بندگان مؤمنش در هر جمعه کرامتی دارد، چون روز جمعه می شود خداوند فرشته ای به سوی بنده اش روانه می کند، که با او دو جامه است، فرشته ای آن جامه را به باغ بهشتی آن بنده می برد، و از دربان اجازه ورود می خواهد، خادمان از صاحب باغ اجازه می خواهند، از همسران خود می پرسد مگر بهتر از این نعمتها که دارم نعمت دیگری وجود دارد که این فرشته برایم آورده؟

همسرانش میگویند: ای آقا و مولای ما، به آن خدایی که این بهشت را بر تو مباح کرده سوگند، هدیه ای آورده که از آن زیباتر چیزی ندیده ایم.

پس بنده مؤمن یکی از آن دو جامه را لنگ، و دیگری را سردوشی میکند،
به هیچ چیز عبور نمیکند مگر آنکه از نور آن دو جامه روشن می شود، تا به
مکان مقرر برسد. همین که به آن قرارگاه رسیدند، و با سایر مؤمنان در آنجا
گرد آمدند، پروردگارشان برایشان تجلی میکند، چون به او نظر میکنند،
یعنی به رحمت او، بی اختیار به سجده می افتند، پروردگارشان خطاب میکند
که سرها از سجده بر دارید، این جا دیگر جای سجده نیست، و امروز روز
عبادت نیست، من از شما زحمت هر عمل و عبادتی را برداشتم.

میگویند: پروردگارا آخر هیچ چیزی بهتر از این که به مادادهای نیست، به

١. وسائل الشيعه، ج ٨ ص ١٤٣

ما بهشت ارزانی داشتهای.

مىفرمايد: شما هفتاد برابر آنچه داريد نيز نزد من داريد.

پس مؤمن در هر روز جمعه آنچه دارد هفتاد برابر می شود، و این است معنای جمله ﴿وَ لَدَیْنَا مَزِیدٌ ﴾ که مربوط است به روز جمعه، آری، شب آن روز، شبی بسیار بزرگ، و روزش روزی بسیار تابناک است، تا می توانید در شب و روز جمعه تسبیح و تهلیل و تکبیر و ثنای خدای عز و جل بگویید، و به رسول خدا مَنَا الله درود بفرستید.

آن گاه فرمود: پس مؤمن از آن قرارگاه می رود و به هیچ چیز عبور نمی کند، مگر آنکه روشنش می سازد، تا به همسرانش می رسد، همسرانش می گویند: به آن خدایی که این بهشت را در اختیارمان گذاشت، ای مولای ما، هرگز تو را زیباتر از این ساعت ندیده ایم.

میگوید: من به نور پروردگارم نظر کردم.

سپس فرمود: همسرانش نه اهل مکر و حیله هستند و نه حیض میبینند و نه اینکه از بهره بردن از شوهرانشان دوری میجویند.

راوی گوید، عرض کردم: فدایت گردم میخواهم از چیزی سؤال کنم ولی حیاء میکنم.

امام التَّالِمُ فرمود: سؤال كن.

عرض كردم: فدايت گردم! آيا در بهشت غناء هم هست؟

فرمود: در بهشت درختی است که خداوند به باد امر میکند که بر آن درخت بوزد و از آن درخت صدائی شنیده می شود که خلائق صدائی نیکوتر از آن را نشیندهاند و این در عوض آن است که کسی در دنیا از ترس خداوند

۱. ق، آیهٔ ۳۵؛ و نزد ما نعمتهای زیادی است.

غناء و موسیقی را ترک کرده باشد.

تا آنجا كه گفت: عرضه داشتم: فدايت شوم، باز هم برايم بكو.

فرمود: خداوند متعال بهشتی را به دست خود آفرید، که هیچ چشمی آن را ندیده، و احدی از آن خبر ندارد، هر روز صبح درب آن بهشت را باز میکند، و به آن فرمان میدهد که بوی خوشت را زیادتر کن، و نسیمت را دل نوازتر ساز، این است که خدای عز و جل در بارهاش فرموده: ﴿فَلاٰ تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ پس هیچ کس نمی داند که چه پاداش نیکوئی که روشنی بخش چشمهاست به خاطر آنچه که (از اعمال نیک و صالح) انجام می دادند برای آنها ذخیره شده است. ا

أَ فَمَنْ كَانَ مُؤْمِنا كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لا يَسْتَوُونَ (١٨)

أَمَّا الَّذَيِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَاتُ الْـمَأْوَىٰ نُـزُلاَ بِـمَاكَـانُوا تعْمَلُونَ (١٩)

۱۸ ـ آیا کسی که ایمان آورده مانند کسی است که فاسق بوده؟ هرگزاین دو با هم مساوی نیستند.

۱۹ \_ اما کسانی که ایمان آورده اند و کارهای صالح انجام می دهند پس جایگاه آنها بهشت همیشگی است، و این پاداش آنچه است که (از اعمال صالح) انجام می دادند.

ابى الجارود روايت مى كندكه امام باقر النيا الله ور معناى آية ﴿ أَفَمَنْ كُانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كُانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كُانَ فَاسِقاً لا يَسْتَوُونَ ﴾ فرمود: اين آيه دربارة على بن ابى طالب النالي و وليد بن عقبة بن ابى معيط نازل شد كه وليد بن عقبه به آن حضرت گفت: به خدا

١. تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٠٠؛ بحار الانوار، ج ٨، ص ١٢٤

سوگند من از شما خوش بیانترم، نیزهام از نیزه تو تیزتر، و در صف تیراندازان ثابت قدمترم.

على النَّا فرمود: ساكت باش، تو تنها فاسقى و بس، پس خداى تعالى اين آيه را نازل كرد: ﴿ أَفَمَنْ كُانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كُانَ فَاسِقاً لا يَسْتَوُونَ ﴿ أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأُوىٰ نُزُلاً بِمَا كُانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ كه مراد از ﴿مومن ﴾ على بن ابى طالب النَّا است. \

وَأَمَّا الَّذَبِنَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ كَلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعيدُوا فَبِهَا وَقَبِلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ الِنَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ (٢٠)

۲۰ و اما کسانی که فاسق شدند پس جایگاه همیشگی آنها آتش جهنم
 است، هر زمان که بخواهند از آن خارج شوند دوباره به آن بر میگرداند و به
 آنها گفته می شود: بچشید عذاب جهنمی را که آن را تکذیب می کردید.

﴿ وَ أَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارُ كُلَّمًا أَرَادُوا أَنْ يَخُرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيها - تا - بِهِ تُكذِّبُونَ ﴾ مىفرمايد: وقتى آنان داخل جهنم مىشوند در آن سقوط مىكنند و به فاصلهٔ هفتاد سال راه سرنگون مىشوند، آنگاه كه به قعر جهنم رسيدند جهنم آنان را بيرون مىاندازد، آنگاه كه به بالاى جهنم مىرسند با آهن نگهداشته مىشوند و از خروجشان جلوگيرى مىشود و حالشان به طور دايم چنين است. آ

وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَثِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِئُونَ (٢۴)

ا. تفسیر صافی، ج ۵، ص ۵۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۰۵
 ۲. نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۳۱

۲۴ ـ و بعضی از آنها را امام و پیشوایانی قرار دادیم که به امر ما (مردم را) هدایت می کردند، چون صبر نمودند، و به آیات ما یقین داشتند.

﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمُ أَيْمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ﴾ در علم الهي بود كه آنها بر آنچه كه به ايشان مي رسد صبر مي كنند و به همين خاطر آنها را ائمه قرار داد. از طلحة بن زيد از جعفر بن محمد از پدرش امام باقر الله الله فرمود: مراد از ائمه در قرآن دو نوع امام است، يكي امام عدل و ديگري امام جور و ستم مي باشد كه خداوند مي فرمايد: ﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمُ أَيْمَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ يعني هدايت به امر ما مي كنند نه به امر مردم، آنها امر خداوند را مقدم بر خودشان و حكم ما را مقدم بر حكم خويش مي كنند.

﴿ وَ جَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ يعنى امر خودشان را مقدم بر امر خدا و حكم خودشان را نيز مقدم بر حكم خداوند مى كنند، و با هوا و هوس خويش و آنچه كه خلاف قرآن است عمل مى نمايند.

اً وَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تَأْكُـلُ مِـنْهُ أَنْغامُهُمْ وَ أَنْفُسُهُمْ أَ فَلا يُبْصِرُونَ (٢٧)

وَ يَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقْبِنَ (٢٨)

قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا إِبِمَانُهُمْ وَ لَا هُمْ يُنْظَرُونَ (٢٩)

فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ انْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُتَنَّظِرُونَ (٣٠)

۲۷ ـ آیا ندیدند که ما آب را به سوی زمینهای خشک میبریم، پس از آن زراعت هایی مسی رویانیم که چهار پایانشان و خسودشان از آن روزی می خورند؟ آیا بینا نمی گردند؟

١. بحار الانوار، ج ٢٤، ص ١٥٤؛ بصائر الدرجات، ص ٣٢؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٠٩

۲۸ ـ و میگویند: چه وقت می رساداین پیروزی شما، اگر راست میگوئید؟ ۲۹ ـ بگو: روز پیروزی، ایمان آوردن کسانی که کفر می ورزیدند نفعی به حال آنها نمی بخشد، و به آنها مهلت داده نمی شود.

٣٠ ـ بس از آنها روى بگردان، و منتظر باش، همانا آنها نيز منتظر هستند. ﴿ وَ لَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَىٰ دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ ﴾ عداب بست عذاب رجعت با شمشير است.

﴿ لَعَلَّهُمْ يَرُجِعُونَ ﴾ يعنى آنها در زمان رجعت بر مى گردند تا عذاب شوند.
﴿ أَو لَمْ يَرُوا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ ﴾ كه ﴿ الارض الجرز ﴾ يعنى زمين خراب و آن مثالى است كه خداوند دربارهٔ رجعت و قيام حضرت قائم الله زده است، پس هنگامى كه رسول خدا عَلَيْ انها را به رجعت خبر داد گفتند: ﴿ مَتىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ و اين آيه عطف بر آيه ﴿ وَ لَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ ﴾ ٢٢ همين سوره است و گفتند: ﴿ مَتىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ و مين سوره است و گفتند: ﴿ مَتىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ چه وقت مي رسد اين پيروزي شما، اگر راست مي گوئيد؟

خداوند فرمود: به آنها بكو: ﴿ يَوْمَ الْفَتْحِ لاْ يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَ لاْ هُمْ يُنْظَرُونَ \* فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ انْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ \* پس اى محمد از آنها دورى كن و منتظر باش، بدرستى كه آنها هم از منتظران هستند. \

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۱۰



# تفسير سورة احزاب



۳۳ – سورهٔ احزاب در مدینه

نازل شـده و دارای ۷۳ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهُ وَ لاَ تُطِعِ الْكُمَافِرِينَ وَ الْـمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّـهَ كَـانَ عَـلـهِماً حَكيماً (١)

۱ ـ ای پیامبر از خداوند بپرهیز، و از کافران و منافقین اطاعت مکن. همانا که خداه ند دانا و حکمه است.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَ لاَ تُطَعِ الْكَافِرِينَ وَ الْمُتَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً اِن همان است كه امام صادق اللَّهِ مى فرمايد: خداوند پيامبرش حضرت محمد عَلَيْلُهُ را مبعوث كرد براى اينكه او را مخاطب سازد و غير آن حضرت را اراده نمايد يعنى «دخترم به تو مى گويم، عروسم تو بشنو». پس مخاطب پيامبر عَلَيْلُهُ بوده و مقصود مردم مى باشند. ا

مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ في جَوْفِهِ وَ مَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللاَّنِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَ مَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ وَ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَ هُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ (۴)

ادْعُوهُمْ لآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۷؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۱۳

الدِّينِ وَ مَوْالهِكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَ لَكِنْ مَا تَـعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (۵)

۴\_ خداوند در درون آدمی دو دل قرار نداده است، و همسرانتان را که ظهار می کنید (آنها را بعنوان مادر می خوانید) مادر شما، و نیز فرزند خوانده ها را فرزند شما قرار نداده است، این سخنانی که بر زبانتان جاری می شود، و خداوند حق را می گوید و او به راه راست هدایت می کند.

۵\_آنها (پسر خوانده ها) را به اسم پدرانشان بخوانید که این نود خدا عادلانه تر است، اگر پدرانشان را نمی شناسید پس آنها برادران دینی و موالی شما هستند، و در کاری که به خطا رفته اید گناهی بر شما نیست، و لکن آنچه را که به عمد و با ارادهٔ قلبی می کنید (بر آن مؤاخذه می شوید)، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

﴿ مَا جَعَلَ اللّٰهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَ مَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللّٰائِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ اين آيه با آية ٢ سورة مجادله ﴿ الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسْائِهِمْ \_ تا \_وَلَدْنَهُمْ ﴾ يكى است.

میکائیل دشمن آنهاست و خداوند کافرین را دشمن میدارد. ٔ

#### داستان زيدبن حارثه

﴿ وَ مَا جَعَلَ أَدْعِينَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ﴾

ابن أبی عمیر از جمیل از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: سبب نزول این آیه این بود که وقتی رسول خدا می از امام کدا می از این آیه این بود که وقتی رسول خدا می از این آیه این بود که وقتی رسول خدا می از این آیم منظور تجارت از مکه به عکاظ رفت و در آنجا زید را دید که در معرض فروش قرار گرفته، او را جوانی زیرک و تیزهوش و عفیف یافت، پس وی را خریداری کرد، و همین که به نبوت رسید، زید را به اسلام دعوت نمود، و زید مسلمان شد، از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این این روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می این این روز مردم به وی می گفتند:

از سوی دیگر وقتی حارثة بن شراحیل کلبی از سرگذشت پسرش زید خبردار شد، به مکه آمد تا فرزندش را از مولایش خریده آزاد کند، و حارثه مردی محترم و بزرگ بود، نزد ابو طالب آمده گفت: ای ابو طالب! پسر من در حادثه ای اسیر شده، و شنیده ام که دست به دست بفروش رفته، تا به دست برادرزاده ات افتاده است، از تو خواهش میکنم به ایشان پیشنهاد کنی یا پسرم را بفروشد، و یا عوض آن غلامی دیگر بگیرد، و یا آزادش کند.

ابو طالب با رسول خدا عَلَيْهُ صحبت كرد، حضرت فرمود: من او را آزاد كردم هر جا مىخواهد برود.

حارثه برخاست و دست زید را گرفت و گفت: پسر بر خیز و به شرافت و حسب و آبروی سابقت برگرد.

بحارالانوار، ج ۳۱، ص ۵؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۸؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۱۴

زيد گفت: به هيچ وجه تا زندهام از رسول خدا تَهَا الله جدا نمى شوم.

حارثه گفت: آیا دست از شرافت و دودمان خود بر میداری، و برده قریش میشوی؟

زید مجدداً گفت: به هیچ وجه و تا وقتی که زندهام از رسول خدا الله خدا نشیش جدا نمی شوم.

پدرش خشمگین شد و گفت: ای گروه قریش شاهد باشید که من از او بیزاری جستم و او دیگر پسر من نیست.

رسول خدا عَلَيْهُ به حاضران خطاب كرد: شاهد باشيد، زيد پسر من است، از من ارث ميبرد، و من از او ارث ميبرم.

از آن روز مردم به زید میگفتند: زید ابن محمد و رسول خدا تَنْ الله او را دوست میداشت، و نامش را «زیدالحب» گذاشت.

بعد از آنکه رسول خدا عَلَیْ به مدینه مهاجرت فرمود، زینب دختر جحش را به ازدواج زید درآورد، روزی دیر به خدمت رسول خدا عَلَیْ رفت، آن جناب به منزل وی رفت تا از او خبر بگیرد، و در آن هنگام زینب وسط اطاق خود نشسته، و با «فهر» (سنگی که ادویه را با آن نرم میکنند) عطر جامد خود را میسایید، رسول خدا عَلَیْ درب را باز کرد تا از زینب خبر بگیرد، ناگهان چشمش به زینب که زنی زیبا بود افتاد و گفت: منزه است خداوند آفریدگار نور و ﴿فَتَبَارَکَ اللّٰهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِینَ ﴾ و سپس به منزل خود برگشت، در حالی که به یاد زیبایی او بود.

زید به منزل آمد. زینب جریان را به شوهرش گفت. زید گفت: آیا میل داری تو را طلاق دهم تا رسول خدا ﷺ با تو ازدواج کند؟

زينب گفت: مىترسىم تو طلاقم بدهى، و رسول خدا عَلَيْهِ هم با من ازدواج

نكند.

زید نزد رسول خدا ﷺ رفت و عرضه داشت: پدر و مادرم فدایت، زینب جریانی به این صورت برایم تعریف کرد، آیا میل داری من او را طلاق دهم تا شما با او ازدواج کنید؟

فرمود: نه، برو و از خدا بترس، و همسرت را نگهدار، خدای تعالی این جریان را حکایت کرده و فرمود: ﴿ أَمْسِکُ عَلَیْکَ زَوْجَکَ وَ اتَّقِ اللَّهَ وَ تُخْفِي جریان را حکایت کرده و فرمود: ﴿ أَمْسِکُ عَلَیْکَ زَوْجَکَ وَ اتَّقِ اللَّهَ وَ تُخْفِي فِي نَفْسِکَ مَا اللَّهُ مُبْدِیهِ وَ تَخْشَی النَّاسَ وَ اللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَیٰ زَیْدٌ مِنْها وَ طَراً زَوَّجْنَاکَها ـ تا ـ وَ کَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً ﴾ اپس خدای تعالی در بالای عرش خود زینب را به ازدواج آن جناب درآورد.

منافقین گفتند: زنان پسران ما را بر ما حرام میکند، آن وقت خودش همسر پسرش زید را میگیرد، خدای تعالی در پاسخ آنان فرمود: ﴿وَ مَا جَعَلَ مَعْلَ عَلَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ مَ تَا مِيهُدِي السَّبِيلَ ﴾ و نیز فرزند خوانده ها را فرزند شما قرار نداده است، این سخنانی که بر زبانتان جاری می شود، و خداوند حق را می گوید و او به راه راست هدایت می کند.

سپس فرمود: ﴿ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُعِنْدَ اللهِ \_ تا \_ وَ مَوَالِيكُمْ ﴾ بدانكه زيد پسر واقعى حضرت محمد عَلَيْ الله نبود بلكه پيامبر به خاطر اينكه پدر زيد او را از خود راند و لذا پيامبر براى تسكين دل زيد او را به عنوان پسر خواندهٔ خويش انتخاب نمود. در اين مورد ما در ذيل آية ۴۰ ﴿مَاكُانَ مُحَمَّدٌ أَبًا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَ لَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَ كَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ مطلبي

احزاب، آیهٔ ۳۷؛ میگفتی: همسرت را نگهدار و از خداوند بپرهیز، و در دلت چیزی را پنهان میداشتی که خداوند آن را آشکار کرد، و از مردم می ترسیدی و در حالی که خداوند سزاوار تر بود که از او بترسی. پس هنگامی که زید نیازش را از آن زن برطرف کرد (و طلاقش داد)، ما او را به ازدواج تو در آوردیم تا برای مؤمنان ازدواج با زن پسر خوانده هایشان هنگامی که طلاق بگیرند بیم نداشته باشند، و فرمان خدا انجام شدنی است.

نوشتهايم.

سپس خداوند نازل فرمود: ﴿لا يَحِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ ﴾ از اين به بعد زنان بر تو حلال نمى شود يعنى آنچه را كه در سورهٔ نساء بر آن حضرت حلال كرده بود ديگر بر او حلال نيستند.

این آیه ﴿وَلا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْواجٍ ﴾ تعطف بر داستان زن زیداست. ﴿وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ ﴾ تعنی زن مردی بر تو حلال نیست که خودش را بر تو عرضه نماید مگر اینکه شوهرش او را طلاق بدهد و تو با او ازدواج کنی پس این عمل را بعد از این انجام مده. \*

النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ في كِثَابِ اللَّهِ مِنَ الْـمُؤْمِنِينَ وَ الْـمُهَاجِرِينَ إِلاَّ أَنْ تَـفْعَلُوا إِلَىٰ أَوْلِيَائِكُمْ مَعْرُوفَاكُانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً (٦)

وَ إِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّنَ مِبِثَاقَهُمْ وَ مِنْكَ وَ مِنْ نُوحٍ وَ إِبْرَاهِيمَ وَ مُوسى وَ عَيِسَى ابْن مَرْيَمَ وَ أَخَذْنَا مِنْهُمْ مَيثَاقاً غَلَيْظاً (٧)

۶- پیامبر به مومنین از خودشان سزاوارتر است، و همسران او مادران آنهاست، و خویشاوندان نسبت به یکدیگر سزاوار از مومنان و مهاجران هستند آنچه که در کتاب الهی آمده است، مگر آنکه بخواهید بر دوستانتان نیکی و احسان کنید (مقداری از مالتان را به آنها بدهید)، که این حکم در کتاب الهی نوشته شده است.

١. احزاب، آية ٥٢

۲. احزاب، آیهٔ ۵۲

٣. احزاب، آية ٥٢

۴. بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۲۱۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۹؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۱۴

۷ دو (بیاد بیاور) هنگامی که ما از پیامبران عهد و پیمان گرفتیم، و نیز از تو و
 از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی بن مریم، و از آنها عهد و پیمان محکمی
 گرفتیم (با هر زحمتی که است رسالت الهی را تبلغ کنند).

### پیامبر اُولی است به مومنین از خودشان

﴿النّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزْواجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ مىفرمايد: اين آيه چنين نازل شده «و هو أب لهم و أزواجه أمهاتهم»، و خداوند مومنين را اولاد رسول خدا مَيَ الله و أرده و خود حضرت را پدران آنها، كسى كه قادر نيست خودش را نگه دارد و مالى ندارد و بر خودش ولايتى ندارد پس خداوند تبارك و تعالى ولايت مومنين را بعد از خودش بر آنها، بر پيامبر قرار داد و اين فرمايش رسول خداست كه در غدير خم فرمود: اى مردم آيا من اولى به شما از خودتان نيستم؟

گفتند: بلی! سپس آنچه را که از ولایت خود بر مردم واجب کرده بود را برای امیرالمؤمنین علی الله نیز واجب نمود و فرمود: آگاه باشید هر کس من مولای او هستم پس علی مولای اوست.

هنگامی که خداوند پیامبر را پدر مومنین قرار داد او را ملزم فرمود که به مردم کمک کند و یتیمانشان را تربیت نماید و در این هنگام رسول خدا این از منبر بالا رفت و فرمود: هر کس مالی داشته باشد و بمیرد آن مال به ورثهٔ او می رسد و هر کس دین و یا مالی از خود بجا بگذارد و وارثی نداشته باشد، آن برای من است. خداوند برای مؤمنین حقوقی نسبت به پیغمبر مقرر فرموده مانند حقوقی که پدر نسبت به فرزند دارد و بعد از پیغمبر این حقوق به امیرالمؤمنین و بعد از آن جناب به ائمه منتقل میگردد چون پیغمبر و امیر

المؤمنين هر دو پدران اين امت هستند. خداوند مى فرمايد: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَ لاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ اكه مراد از «والدان» رسول خدا تَنَا الله و الميرالمؤمنين النَا الله مى باشند.

امام صادق الله می فرماید: و به همین سبب یهود همگی اسلام آوردند زیرا بر خودشان و زن و بچه هایشان اطمینان خاطر پیدا کردند. ۲

﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ اين آيه دربارة امامت نازل شده است. "

﴿ وَ إِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ واو در ﴿ ومنك ﴾ زائد است و آيه اين است ﴿ هو منك و من نوح ﴾ است پس خداوند براى خودش از انبياء عهد و پيمان گرفت سپس براى پيامبرش و ائمه از انبياء عهد و پيمان گرفت و سپس براى پيامبران بر رسولش عهد و پيمان گرفت و سپس براى پيامبران بر

يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ربحاً وَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً (٩) إِذْ جَاؤُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِـنْكُمْ وَ إِذْ زَاغَتِ الْأَبْـضَارُ وَ بَـلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَ تَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا (١٠) هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَ زُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَديداً (١١) وَ إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَ الَّذَيِنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَ

۱. نساء، آیهٔ ۳۶؛ خداوند را عبادت کن و چیزی را شریک او قرار مده، و به پدر و مادر نیکیکن.

۲. بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۷

٣. تفسير صافی، ج ۶، ص ۱۲؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۲۳۷؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۲۲۱
 ۴. تفسير برهان، ج ۶، ص ۲۲۳؛ تفسير صافی، ج ۶، ص ۱۶؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۲۴۱

غُرُوراً (۱۲)

وَ إِذْ قَالَتْ طَاْفِقَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَ يَشْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بَيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَ مَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُربِدُونَ إِلاَّ فِزاراً (١٣) وَ لَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُئِلُوا الْفِئْنَةَ لَآتَوْهَا وَ مَا تَـلَبَّتُوا بِـهَا إِلاَّ يَسيراً (١٤)

وَ لَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ لاْ يُـوَلُّونَ الْأَدْبُـارَ وَكَـانَ عَـهْدُ اللَّهِ مَسْؤُلاً (١٥)

قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ أَوِ الْـفَتْلِ وَ إِذَا لاَ تُسمَنَّعُونَ إِلاَّ قَليلاً (١٦)

قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللَّهِ إِنْ أَزادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَزادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَ لأَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَ لأَ نَصبِراً (١٧)

قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقَتِنَ مِنْكُمْ وَ الْقَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَ لاَ يَأْتُونَ الْبَأْسَ إلاَّ قَليلاً (١٨)

أَشِحَّةُ عَلَيْكُمْ فَإِذَا جُاءَ الْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَتُهُمْ كَالَّذِي يُغْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِذَادٍ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ أُولِيْكَ لَـمْ يُـؤْمِنُوا فَـأَحْبَطَ اللّٰهُ أَعْـمَالَهُمْ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَـلَى اللّٰهِ يَسيراً (١٩)

يَحْسَبُونَ الْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُوا وَ إِنْ يَأْتِ الْأَحْزَابُ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ فِي الْأَعْزَابِ يَسْئَلُونَ عَنْ أَنَّبَائِكُمْ وَ لَوْكَانُوا فِيكُمْ مَا فَاتَلُوا إِلاَّ قَالِيلاً (٢٠) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثْهِراً (٢١)

وَلَمَّا رَأَ الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ صَدَقَ اللَّهُ

وَرَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَاناً وَ تَسْلَيِماً (٢٢)

مِنَ الْمُؤْمِنينَ رِجُالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَتَتَظِرُ وَ مَا بَدَّلُوا تَبْديلاً (٢٣)

۹ ای کسانی که ایمان آوردهاید، نعمت خداوند بر شما را بیاد بیاورید هنگامی که لشکرهایی به سوی شما آمدند، پس ما باد و طوفانی شدید به سوی آنها فرستادیم که آن را نمی دیدید، و خداوند بدانچه که انجام می دهید بیناست.

 ابیاد بیاورید) هنگامی که (لشکر کفار) از بالا و پائین (شهر مدینه) بر شما حمله ور شدند (و آن را محاصره کردند) و زمانی که چشمها از شدت ترس حیران شده و جانها به لب رسیده بود، و به وعدهٔ الهی گمانهای گوناگونی می بردید.

11 ـ در آنجا بود که مؤمنان امتحان شدند و به سختی متزلزل گردیدند.

۱۲ ـ و هنگامی که منافقین و کسانی که در دلهایشان مرضی بود میگفتند: خداوند و رسولش بر ما وعدهٔ دروغگین دادهاند.

1۳ ـ و هنگامی که گروهی از آنها گفتند: ای اهل یئرب، دیگر برای شما جای ماندن نیست، (به خانه هایتان) برگردید. و گروهی از آنها از پیامبر اجازه رفتن خواسته و می گفتند: خانه های ما دیوار و حفاظی ندارد، در حالی که بی حفاظ نبودند، و مقصود آنها این بود که از جنگ فرار کنند.

۱۴ و اگر دشمنان از اطراف به شهر وارد می شدند و از آنها می خواستند که
 به کفر و شرک برگردید می پذیرفتند، و جز مدت کمی درنگ نمی کردند.
 ۱۵ و به تحقیق آنها قبل از این با خداوند عهد کرده بودند که به دشمن

پشت نکنند، که از عهد الهي سوال خواهد شد.

۱۶ \_ بگو: اگر از مرگ یا قتل فرار میکنید هرگز نفعی به حال شما ندارد، چون در آن هنگام از زندگی بهرهٔ کمی نمی برید.

1۷ ـ بگو: چه کسی می تواند شما را در برابر خداوند نگه دارد، اگر او بدی یا رحمتی را برای شما اراده کند؟ و برای آنها به غیر از خداوند هیچ ولی و یاوری نخواهند یافت.

۱۸ \_ به تحقیق خداوند کسانی را که مردم را از جنگ می ترساندند و کسانی که به برادرانشان می گفتند: به سوی ما بیائید را می شناسد، و آنها جز اندک زمانی (مدت کمی) برای جنگ حاضر نمی شوند.

19\_آنها به شما بخل می ورزند، پس هنگامی که ترس پیش آید آنها را می بینی که به تو نگاه می کنند، و چشمهایشان در حدقه می چرخد، مانند کسی که سختی مرگ به او روی آورده باشد، پس هنگامی که ترسشان فرو نشست، با زبان تند و گفتار حشن خودشان با کمال حرص و بخل شما را بیازارند، آنها ایمان نیاوردهاند، پس خداوند هم اعمالشان را محو و نابود کرد، و این کار بر خدا آسان است.

۲۰ و آنها می پندارند که لشکر احزاب هنوز نرفته اند، و اگر برگردند دوست دارند که در میان اعراب بادیه نشین باشند و از اخبار شما جویا شوند، و اگر هم در میان شما باشند جز اندکی به جنگ نمی پردازند.

۲۱\_به تحقیق برای شما در رسول خدا الگوی نیکویی است، برای کسی که امید به (ثواب و رحمت الهی) و روز آخسرت دارد، و خدا را بسیار یاد می کنند.

۲۲\_و هنگامی که مؤمنین لشکر احزاب را دیدند گفتند: این همان وعده ای است که خداوند و رسولش به ما داده بودند، و خداوند و رسولش راست

گفتهاند، واین جز بر ایمان و تسلیمشان نیفزود.

۲۳ ـ از میان مؤمنان مردانی هستند که عهد و پیمانی را که با خدا بسته اند صادقانه ایستاده اند، پس برخی از آنها پیمان خود را به آخر رساندند، و برخی نیز در انتظار هستند، و در عهد و پیمان خود هیچ تغییری ندادند.

#### چگونگی جنگ احزاب

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاوَّكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ... ﴾ اين آيات دربارهٔ داستان جنگ احزاب كه قريش و عرب براى جنگ با رسول خدا عَيَّلِيَّةُ لشكركشي كردند نازل شده است.

در آن جنگ قریش در سال پنجم هجری جمع شده در میان اعراب رفته و اعتماد آنها را برای جنگ با رسول خدا این جلب نمودند و ده هزار نفر را آماده کردند که در میان اعراب قبائل کنانه و سلیم و فزاره بودند، رسول خدا این قبیلهٔ بنی نضیر را که رئیس آنها حی بن اخطب بود که از اولادان حضرت هارون این بودند را از مدینه بیرون کرد، چون از مدینه آواره شدند به سوی خیبر رفتند. حی بن اخطب به سوی قریش مکه رفت و برای ترغیب به سوی خیبر رفتند. حی بن اخطب به سوی قریش مکه رفت و برای ترغیب آنها به جنگ با پیامبر آزان به آنها گفت: محمد عرصه را بر شما و ما تنگ کرده و ما را از دیار و اموالمان آواره نمود و همچنین بنی قینقاع عموزادگان ما را نیز از شهرشان آواره کرد، پس بگردید و هم پیمانان خود و دیگران را برای جنگ با او آماده کنید تا به جنگ برویم و از قوم من که بنوقریظه باشند در یثرب هفصد نفر باقی ماندهاند که همگی آنها از مردان جنگی هستند اگر چه با محمد هم عهد و پیمان است ولی من می توانم آنها را نیز به سوی شما متمایل

کنم تا عهد و پیمانشان با محمد را نقض نمایند و شما از بالای شهر مدینه و آنها از سمت پائین مدینه حمله کنند و کار محمد را یکسره کنیم.

## معجزههای رسول خدا ﷺ در جنگ خندق

محل سکونت بنی قریظه دو میل از مدینه فاصله داشت که بئر المطلب نام داشت حی ابن اخطب پیوسته با قریش در میان عرب میگشتند تا اینکه ده هزار نفر از قریش و کنانه و اقرع بن حابس با قومش و عباس بن مرداس در بنی سلیم را جمع کردند. چون خبر جمع آوری لشگر قریش به پیامبر اکرم مَنْ الله رسید با یارانش که هفصد بفر مرد بودند مشورت نمود.

سلمان فارسی گفت: ای رسول خدا می است کم در مقابل لشگر زیاد در هنگام جنگ دوامی ندارد.

پيامبر ﷺ فرمود: پس چه کنيم؟

گفت: در اطراف شهر خندق می کنیم تافاصله ای میان ما و آنها باشد و مانع هجوم آنها از هر طرف باشد که ما در هنگام حملهٔ دشمن همین کار را می کردیم و از یک طرف با دشمن جنگ می نمودیم.

در این هنگام جبرئیل این نازل شد و گفت: سلمان مشورت نیکوئی داده است. پس رسول خدا مینی نازل شد و گفت: سلمان مشورت نیکوئی داده خندق بکنند و حضرت هر بیست قدم یا سی قدم را برای کندن به گروهی از مهاجرین و انصار می دادند و امر نمود که بیلها و کلنگها را آوردند و خود حضرت اول شروع به کندن کرد و کلنگی را گرفت و در قسمت مهاجرین شروع به کندن نمود و امیرالمومنین علی این نیز خاکهای کنده شده را برمی داشت و در بیرون می ریخت تا اینکه رسول خدا مینی عرق کرده و خسته برمی داشت و در بیرون می ریخت تا اینکه رسول خدا مینی عرق کرده و خسته

شد و فرمود: راحتی نیست جز در آخرت، پروردگارا انصار و مهاجرین را بیامرز. هنگامی که مردم رسول خدا را دیدند که خندق را حفر میکند شروع به کندن و بیرون ریختن خاکها کردند، چون روز دوم شد از اول صبح شروع به کندن کردند و حضرت در مسجد فتح نشست و مهاجرین و انصار نیز خندق را میکندند تا اینکه به سنگی رسیدند که بیل و کلنگ در آن هیچ اثری نکرد پس جابر بن عبدالله انصاری را به نزد رسول خدا سیار شرستادند تا جریان را به آن حضرت بگوید.

جابر گوید: به مسجد رفتم رسول خدا را دیدم که بر پشت خوابیده و عبایش را زیر سرش گذاشته و از گرسنگی بر شکمش سنگی بسته بود، عرض کردم: ای رسول خدا در هنگام کُندن خندق به سنگی رسیدهایم که بیل و کلنگ در آن اثری نمی کند. حضرت فوراً بلند شده و به سرعت آمدند و آنگاه آبی خواستند و وضوئی ساختند و مقداری از آن را آشامیدند و مقداری را نیز در دهان مبارکش مضمضه کرده و بر روی آن سنگ پاشیدند و سپس کانگی را برداشته و ضربهای بر آن زدند که برقی از آن جرقه زد که در اثر آن قصرهای شام را مشاهده کردیم و سپس ضربهای دیگر زدند که باز برقی زده و قصرهای مدائن را دیدیم و آنگاه ضربهای برای بار سوم زدند که برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم ؛ رسول خدا میگیش فرمود: آگاه برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم ؛ رسول خدا میگیش فرمود: آگاه برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم ؛ رسول خدا میگیش فرمود: آگاه برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم ؛ رسول خدا میگیش فرمود: آگاه سپس آن سنگ برای ما همچون ریگ نرم شد.

فرمود: ای جابر چه داری؟

عرض كردم: بزغاله و يك صاع (سه كيلو) جو دارم.

فرمود: برو و آنچه را که داری آماده کن.

جابر گوید: به خانه رفتم و به زنم گفتم که جو را آماده کند و من نیز بزغاله را کشته و پوست کندم که زنم نان را پخت و من نیز خورشت را آماده کردم چون غذا آماده شد نزد رسول خدا می آمده و عرض کردم: ای رسول خدا می ای آمده و عرض کردم: ای رسول خدا می آمده است هر کسی را که دوست داری با خودت برای صرف غذا بیاورید.

پیامبر عَلَیْ الله باند شده و در کنار خندق ایستاد و فرمود: ای مهاجرین و انصار دعوت جابر را اجابت کنید.

جابر گوید: در خندق هفتصد مرد کار می کردند که همگی بیرون آمدند و به سوی خانهٔ من حرکت کردند و پیامبر عَیَّرُونِ در راه هر کسی از انصار و مهاجر را می دید به آنها نیز می فرمود که دعوت جابر را برای صرف غذا اجابت کنید. من جلوتر رفته و به زنم گفتم: به خدا سوگند محمد رسول خدا عَیْرُونِ با عده ای می آید که برای هیچ کسی طاقت غذا دادن آنها نیست.

همسرم گفت: آیا به پیامبر عرض کردی که غذای ما چه مقدار است؟ گفتم: بله!

گفت: او مىداند كه چند نفر را دعوت كند.

جابر گوید: رسول خدا می و ارد شده و نگاهی به دیگ غذا کردند سپس فرمودند: ملاقه ای بر آن بزن و مقداری در ته دیگ باقی بگذار سپس نگاهی به تنور نمودند و فرمودند نانها را بیرون بیاور و مقداری نیز از آن را در تنور بگذار باقی بماند سپس کاسه ای خواست و با دست مبارک خویش نان در

کاسه ترید کرد و با ملاقه از آبگوشت بر روی آن ریخت و فرمود:ای جابر! ده نفر را بیاور، ده نفر را آوردم خوردند و سیر شدند و در ظرف چیزی جز اثر انگشت از آنها باقی نماند سپس فرمود: ای جابر یک دست بزغاله را بیاور، آوردم آن را نیز خوردند و باز فرمود: ده نفر دیگر را بیاور، آنها نیز آمده و خوردند و سیر شدند و در ظرف جز اثر انگشت چیزی باقی نماند سپس فرمود: یک دست دیگر بیاور که خوردند و رفتند. همنیطور ده نفر ده نفر می آمدند می خوردند و من نیز یک دست می آوردم تا اینکه عرض کردم: ای رسول خدا می گوسفند چند تا دست دارد؟

فرمود: دو دست.

عرض کردم: سوگند به آن کسی که تو را به حق فرستاده است من تا حال سه دست برای شما آوردم.

فرمود: ای جابر! اگر ساکت می ماندی همهٔ مردم فقط از همین دست می خوردند و سیر می شدند.

جابر گوید: همینطور ده نفر ده نفر دعوت میکردم می آمدند و میخوردند تا اینکه همهٔ آن جمعیت غذا خوردند به خدا سوگند از آن غذا برای ما آنقدر باقی ماند که چند روز نیز ما از آن خوردیم.

جابر گوید: رسول خدا می خندق را کند و برای آن هشت در گذاشت و بر هر دری مردی از مهاجرین و مردی نیز از انصار با عدهای سرباز برای نگهبانی گذاشت تا اینکه قریش و کنانه و سلیم و هلال آمده و در محلی به نام رغابه (زغابه) که در نزدیکی مدینه است چادر زدند.

## ذكر رسول الله ﷺ در تورات

رسول خدا عَلَيْ الله سه روز قبل از آمدن قریش حفر خندق را تمام کردند. حی
بن اخطب که پیشاپیش مشرکین قریش بود به وادی عقیق رسید، نیمه شب
کنار قلعهٔ یهودیان بنی قریظه که با پیغمبر اکرم عَلَیْ الله عهد و پیمان اتفاق بسته
بودند، آمد چون در قلعه را بسته دید، در را کوبید و بنی قریظه را بیاری طلبید
کعب بن اسد حی را شناخته به قوم خود گفت: این صدای حی بن اخطب است
که قوم خود را به زحمت و شئامت انداخته و اکنون آمده که ما را هم به زحمت
بیندازد و ما را وادار به نقض عهد با محمد عَلَیْ نماید در صورتی که محمد
برای ما نیکو همسایه ای است؛ و برای دور کردن حی که پشتِ در ایستاده بود،
پرسید: کیستی؟

حى خود را معرفى نموده و گفت: من آمده ام براى سعادت شما و عزت و احترام قبيله شما اقدام كنم. مرات الماران المار

کعب جواب داد: بلکه آمدهای موجبات خواری و ذلت ما را فراهم سازی. حی گفت: ای کعب اکنون قبایل قریش و کنانه و فزاره و سلیم و دیگران با سپاهیان بیشمار در وادی عقیق فرود آمدهاند و آماده پیکار با مسلمین هستند و هرگز محمد از دست آنها جان سلام بدر نمی برد در را باز کن و آن عهد و بیمانی که ما بین شما و محمد است، آن را نقض کن.

کعب گفت: من در قلعه را به روی تو باز نخواهم کرد هر کجا که میخواهی برو.

حی گفت: حتما از لئامت و خست خود و از ترس آنکه نانی که در تنور داری برای ما بیاوری و نانت را بخوریم در را باز نمیکنی؟

کعب گفت: خدا ترا لعنت کند که از راهی وارد شدی که ناگزیر بگشودن در

شدم.

در قلعه را بروی حی گشوده و حی وارد شد و به کعب گفت: وای بر تو چرا بمن اعتماد نمیکنی و پیمان محمد را نمی شکنی باید از این فرصت حداکثر استفاده را نموده و اطمینان داشته باشی که محمد هرگز در این کارزار فاتح نخواهد شد.

بزرگان یهود که در حصار جمع بودند مانند غزال بن شمول و یاسر بن قیس و رفاعه ابن زید و زبیر بن یاطا پیرامون حی و کعب اجتماع کرده بودند، کعب به آنها گفت: نظر شما چیست؟

گفتند: تو بزرگ و فرمانروای ما میباشی هر چه اراده نمائی ما تبعیت خواهیم کرد اگر گوئی بر عهد خود باقی میمانیم و اگر مصمم به ترک پیمان شوی از تو پیروی خواهیم نمود.

زبیر بن یاطا که پیرمرد نابیتا و با تجربه و عالم بود گفت: مگر شما تورات را نمیخوانید که در اسفار آن فرمود پیغمبر آخر زمان در مکه مبعوث می شود و پس از چندی از مکه به مدینه هجرت می کند به قدری متواضع است که بر الاغ برهنه سوار می شود، رداء بر تن می کند و پیوسته چهرهاش متبسم است، بسیار کشنده می باشد و در چشمان او اثر قرمزی مشهود است، میان دو کتفش اثر مهر نبوت نقش شده، در برخورد با اشخاص بیم و وحشتی ندارد، حتی از پادشاهان و سلاطین ترسی ندارد، و بزرگی او عالمگیر خواهد شد اگر این محمد همان پیغمبر است که از کثرت جمعیت احزاب و مشرکین باکی ندارد و اگر به کوه حمله کند آن را از جا می کند و بر دشمنان غالب خواهد شد.

حى گفت: اين پيغمبر نيست زيرا او از فرزندان اسماعيل است و حال آنكه

پیغمبر موعود باید از بنی اسرائیل باشد و حضرت موسی از ما عهد گرفته که ایمان به پیغمبری نیاوریم جز آنکه قربانی کنیم و او آتشی بیاورد و آن قربانی را بسوزاند و محمد این طور نیست و میخواهد با سحر بر ما غلبه کند و آیت و معجزهای ندارد. آنقدر حی با افسون خود در حضار دمید و به لطایف الحیل آنها را وادار به قبول سخنان خود و نقض عهد نمود و عهد نامهای که با پیغمبر اکرم سخنان خود و نقض عهد نمود و عهد نامهای که با نوشته را گرفته و جوید و به دور انداخت و گفت اینک آماده کارزار و جنگ با محمد شوید.

چون خبر نقض عهد بنی قریظه به پیغمبر اکرم ﷺ رسید سخت متأثر گردید و مسلمانان محزون و غمگین شدند. پیغمبر اکرم ﷺ سعد بن معاذ و اسید بن حصین را که از قبیلهٔ اوس بودند و بین آنها و بنی قریظه اتحاد و انفاق بود به قلعهٔ بنی قریظه روانه نمود و فرمود: به نزد بنی قریظه بروید و ببینید که چه میکنند اگر دیدید که عهد و پیمانشان را شکستهاند وقتی برگشتید چیزی به دیگران نگوئید و فقط عضل و فاره بگویند. آن دو نفر به در قلعه رفتند، کعب بن حصن جلو آمده به سعد و پیامبر دشنام داد، سعد به او گفت: تو مانند روباهی هستی که در سوراخ سنگی پنهان شده باشد به زودی قریش بر خواهند گشت و رسول خدا ﷺ تو را محاصره خواهد نمود و با ذلت و خواری تو را از قلعه به زیر آورده و گردنت را خواهد زد آنگاه به نزد رسول خدا ﷺ برگشته و عضل و فاره گفتند.

رسول خدا عَلَيْ فرمود: لعنت خدا بر ایشان باد ما امر کردهایم که چنین بکنند و این را برای مصلحت و از روی توریه فرمود زیرا جاسوسهای قریش در میان لشگر حضرت بودند و به آنها خبر می دادند. عضل و فاره دو قبیله از

عرب بودند که اسلام آوردند و سپس مکر و حیله کرده و از اسلام روی برگرداندند و هنگامی که کسی حیله میکرد این مثل را زده و میگفت: عضل و فاره.

حی بن اخطب به نزد ابوسفیان و قریش رفته نقض عهد بنی قریظه و هم آهنگی ایشان را بر علیه مسلمین اعلام داشت و آنها از این خبر شاد شدند.

شب هنگام نعیم بن مسعود اشجعی حضور پیغمبر آمده که سه روز قبل از آمدن قریش اسلام آورده بود، عرض کرد: ای رسول خدا به خداوند ایمان آورده و تو را تصدیق نموده ام و از ترس کفار ایمان خود را پنهان نموده ام اگر اجازه می فرمائید به تنهائی به نزد شما بیایم و شما رایاری کنم این کار را انجام می دهم و اگر دستور بفرمائید من با ایجاد تفرقه بین یهودیان و قریش به یاری شما قیام نمایم این کار را نیز خواهم کرد بطوری که از قلعه شان بیرون نیایند. رسول خدا می فرمود: اگر تدبیری کنی که بنی قریظه از حصار خارج نشوند کمک شایسته و بجائی خواهد بود.

نعیم عرض کرد: پس به من اجازه دهید که بر علیه شما سخنانی بگویم. فرمود: هرچه خواهی بگو.

نعیم اول به نزد ابو سفیان رفت که از مسلمان شدن او اطلاعی نداشت، گفت: مرا می شناسی، از دوستان و خیرخواهان شما هستم که خداوند شماها را بر دشمنانتان یاری نماید امروز شنیدم که بین محمد می و یهودیان بنی قریظه توافقی روی داده و قرار است یهودیان به صبورت ظاهر به جمعیت شما ملحق و در باطن به نفع مسلمین اقدام کنند تا محمد بر شما پیروز شود و به آنها و عده داده است که چون چنین کنند مزارع بنونضیر و بنوقینقاع را که از آنها گرفته بود به ایشان بدهد که به شما پیشنهاد میکنم که فریب یهودیان را

نخورید اگر خواستند داخل لشگریان شما شوند مانع شوید و چند نفر از آنها را گروگان بگیرید و به مکه بفرستید تا از مکر آنها در امان باشید.

ابوسفیان گفت: خدا به تو توفیق و جزای خیر دهد که ما را نصیحت و ارشاد نمودی ما بر طبق دستور تو رفتار میکنیم.

آنگاه نعیم به سوی بنی قریظه که آنها نیز از اسلام آوردن او بیخبر بودند شتافت و به ملاقات کعب رفت و گفت: ای کعب تو به خوبی می دانی که من با شما دوستم و جز مصلحت و خیر قبیلهٔ شما نظری ندارم امروز شنیدم که ابوسفیان بیارانش دربارهٔ یهودیان چنین اندیشه در بین گذارده بود که ما یهودیان را به جنگ با محمد می شخش تشویق و به کارزار وادار می نمائیم اگر غلبه و ظفر یافتند شهرت فتح و پیروزی به نام ما است و اگر شکست خورده و مغلوب شوند یهودی ها دچار تلفات و خسارت شده و ما در پشت جبهه در امان خواهیم ماند بنابراین من صلاح شما نمی دانم از قلعه خارج شده و قریش را یاری کنید، ده نفر از ایشان را گروگان گرفته و در قلعه نگاهداری کنید که اگر بر محمد پیروز نشدند نروند مگر آنکه عهد و پیمانی که میان شما و محمد بوده است به شما برگرداند زیرا چنانچه قریش فرار کنند و بر محمد بیروز نشوند شک نیست محمد تراش نسبت به قتل و کشتار شما قیام خواهد

کعب گفت: به ما نیکی کردی و نهایت خیرخواهی را نمودی، ما از قلعه بیرون نمی رویم تا از آنها گروگان گرفته و در نزد خویش نگهداریم.

# مبارزة حضرت على الله باعمروبن عبدود

قریش آمدند و چون خندق را در مقابل خویش دیدند گفتند: این حیله و

تدبیری است که اعراب آن را نمی دانستند. یکی به آنها گفت: این از تدبیر سلمان فارسی است که در کشور فارس در موقع دفاع شهرها بکار می برده اند.

عمرو بن عبدود و هبیره بن وهب و ضرار بن خطاب به سوی خندق آمدند و رسول خدا این شهر را به صف کرده و آنها را منظم مینمود بطوری که حضرت به طرف خندق بودند و همهٔ اصحاب در پشت سر آن حضرت قرار داشتند. مردی از مهاجرین که فلانی بود به مردی گفت: این شیطان عمروبن عبدود را میبینید بخدا سوگند کسی از شمشیر او نجات نخواهد یافت، بیائید محمد این را بگیریم و تسلیم قریش نمائیم تا او را بکشد و ما راحت و آسوده بخانه و دیار خود برگردیم.

 خداوند به آسانی کارهای آنها را از بین برده و در هم میشکند.

عمرو بن عبدود نيزهاش را بر زمين نصب كرد و اين اشعار را خواند:

ب جمعكم هل من مبارز مواقف القرن المناجز متسرعا نصو الهزاهز و الجود من خير الغرائز

و لقد بححت من النداء و وقفت إذ جبن الشجاع إنسي كذلك لم أزل إن الشجاعة في الفتى

که مضمونش این است: من از بس رو در روی جمع شما فریاد زدم و مبارز طلبیدم که صدای خود را خشن ساختم، و کسی پاسخم نگفت. و من هم چنان در موقفی که شجاعان هم در آن موقف دچار وحشت می شوند، با کمال جرأت ایستاده، آماده جنگم، راستی که سخاوت و شجاعت در جوانمرد بهترین غریزه ها است.

رین طریرات است. رسول خدا تَیَا الله فرمود: چه کستی می رود تا این سگ را دفع کند؟

کسی جواب آن حضرت را نداد پس امیرالمومنین علی الیا بلند شد و عرض کرد: ای رسول خدا من حاضرم او را دفع کنم.

فرمود: ای علی او عمرو بن عبدود جنگجوی نام آور است.

حضرت على التي عرض كرد: من نيز على بن ابى طالب هستم.

رسول خدا مَرَاللهُ فرمود: نزديك من بيا.

چون على الله نزديك شد پيامبر با دست خويش عمامه بر سر آن حضرت بست و شمشيرش ذوالفقار را به دستش داد و فرمود: برو و جنگ كن و گفت: «اللهم احفظه من بين يديه و من خلفه و عن يمينه و عن شماله و من فوقه و من تحته ؛ پروردگارا او را از روبرو و از پشت سر و از سمت راست و چپ و از مالا و يائين حفظش نما».

پس حضرت على السُّلاِّ مانند شير رو به ميدان نهاد و اين اشعار را خواند:

مجيب صوتك غير عاجز و الصدق منجي كل فائز عليك نائحة الجنائز صوتها بعد الهزاهز لا تعجلن فقد أتاك ذو نسية و بسصيرة إنسي لأرجو أن أقيم من ضربة نجلاء يبقى

که مضمونش این است: تعجیل مکن که اجابت کنندهٔ آواز تو بسویت آمد که از مبارزه با تو عاجز نیست و صاحب نیت درست و بصیرت و راستی و نجات دهندهٔ هر رستگاری است، امیدوارم برای تو نوحهای را که برای مردگان بر پا میکنند اقامه نمایم از ضربتی که بعد از جنگها بر سر زبانها آوازهاش مانده باشد.

عمرو گفت: تو كيستي؟

فرمود: من علی بن ابیطالب پسر عموی رسول خدا می و داماد او هستم. عمرو گفت: به خدا سوگند پدرت از دوستان قدیمی من بوده و من میل ندارم بدست من کشته شوی، پسر عمویت وقتی که تو را به سوی من فرستاد در امان نبود که تو را به و سیلهٔ این نیزه ام دریده و در میان آسمان و زمین نگه دارم که نه زنده باشی و نه مرده.

امیر المؤمنین النیلابه عمرو فرمود: پسر عمویم به من فرمود که اگر تو مرا بکشی من به بهشت می روم و تو در جهنم و اگر من تو را بکشم تو در آتش جهنم هستی و من در بهشت.

عمرو گفت: ای علی هر دوی آنها که برای تو شد؟ این بد تقسیمی است که کردی.

حضرت على المالية فرمود: اى عمرو اين را بكذار من از تو هنگامى كه پرده

کعبه را گرفته بودی شنیدم که میگفتی هر کس در هنگام جنگ از من سه خواسته داشته باشد یکی از آن سه را برآورده میکنم و آلان من سه خواسته از تو دارم که یکی از آن سه را برآورده کن.

گفت: بگو ای علی!

فرمود: شهادت بده بر اینکه خدائی جز خدای یگانه نیست و اینکه محمد رسول خداست.

عمرو گفت: این را از من مخواه در خواست دومت را بگو.

فرمود: برگردی و این لشگر را از رسول خدا دور گردانی که اگر راست گوید موجب شرف شماست و اگر دروغ گوید و پیامبر نباشد گرگان و دزدان عرب شر او را از شما برطرف خواهند کرد.

عمرو گفت: اگر این کار را بکنم زنان قریش در میانشان خواهند گفت و شعرا در شعرهایشان خواهند سرود که من ترسیدم و به عقب برگشتم و قومی را که مرا به عنوان رئیس خود انتخاب کرده بودند را یاری نکردم.

حضرت فرمود: درخواست سوم این است که از اسبت پائین بیائی زیرا تو سواره هستی و من پیاده تا برابر بوده و با هم جنگ کنیم.

عمرو چون این را شنید از اسب خود پیاده و آن را پی کرد و گفت: این خصلتی است که گمان نمی کردم کسی از عرب جرات درخواست آن را از من بکند ؛ و بعد با شمشیرش ضربهای حوالهٔ سر آن حضرت کرد که حضرت علی ایم سپرش را جلو آورد و شمشیر آن را دو نیم کرده و به سر مبارکش اصابت نمود.

حضرت على النالج به او فرمود: اى عمرو تو پهلوان عرب هستى و من با تو مبارزه مى كنم، روا نبود كه ياورى نيز با خود بياورى؟ عمرو برگشت که به پشت سرش نگاهی بکند حضرت با سرعت پاهایش را به وسیلهٔ ضربهٔ شمشیر قطع کرد و او بر روی زمین افتاد و گرد و خاک بلند شد منافقین گفتند: علی بن ابیطالب کشته شد. چون گرد و غبار نشست دیدند که حضرت علی الله بر روی سینهٔ عمرو نشسته و ریش او را در دست گرفته و می خواهد سرش را ببرد که آن را برید و سرش را به نزد رسول خدا می آورد در حالی که از سر مبارک آن حضرت به خاطر ضربهٔ عمرو خون جاری بود، و نیز خون عمرو از شمشیر آن حضرت جاری بود و سر عمرو نیز در دست مبارکش بود می گفت:

أنا علي و ابن عبد المطلب الموت خير للفتى من الهرب منم على فرزند عبدالمطلب، مركب از براى جوان بهتر از فرار كردن است. رسول خدا عَلَيْ فرمود: اي على با او حيله كردى؟

عرض كرد: بله! اى رسول خدا جنگ خود مكر و حيله است.

رسول خدا عَیْن نبیر را به سوی هبیره بن وهب فرستاد که ضربهای بر سر او زد و هلاکش نمود و به عمر بن خطاب امر کرد که با ضرار بن خطاب مبارزه کند چون ضرار برای مبارزه آمد، عمر تیری در آورد تا به سوی او بیندازد که ضرار گفت: وای بر تو ای فرزند صهاک آیا در هنگام مبارزه تیر میاندازی که ضرار گفت: وای بر تو ای فرزند صهاک آیا در هنگام مبارزه تیر میاندازی، به خدا سوگند اگر تیری به سوی من بیندازی در مکه هیچ دشمنی را باقی نمیگذارم مگر آنکه همه را بکشم، پس عمر پشت به ضرار کرده و فرار کرد و ضرار نیز دنبالش نموده و از پشت سر نیزهاش را مقداری بر پشت او فرو برد و گفت: ای عمر این را از من به یادگار داشته باش که در هنگام جنگ به تو رسیدم، ولی تو را نکشتم زیرا سوگند خوردهام تا توان دارم احدی از قریش را نکشم. و عمر نیز آن را فراموش نکرد و چون به حکومت رسید آن را قریش را نکشم. و عمر نیز آن را فراموش نکرد و چون به حکومت رسید آن را

سورهٔ احزاب ۵۵

جبران کرد.

رسول خدا عَلَيْنُ در آنجا پانزده روز دیگر باقی ماند. ابوسفیان به حی ابن اخطب گفت: وای بر تو ای یهودی قومت کجاست؟

حی به سوی آنها رفت و گفت: وای بر شما بیرون بیائید که با محمد اعلان جنگ کردید ولی نه با محمد جنگیدید و نه با قریش.

کعب گفت: ما از قلعه بیرون نمی رویم تا اینکه قریش ده نفر از بزرگان خودشان را به عنوان گروگان به ما بدهند تا در قلعه نگهداریم که اگر بر محمد پیروز نشدند فرار نکنند تا محمد عهد و پیمان ما را به ما برگرداند و الا ما در امان نیستیم که اگر قریش فرار کنند و ما در خانه هایمان باقی بمانیم، محمد با ما جنگ کرده و مردان ما را می کشد و زنان و بچه هایمان را به اسارت می برد و اگر از قلعه بیرون نیائیم شاید محمد بر ما رحم کند و آن عهد و پیمان را دوباره به ما برگرداند.

حی ابن اخطب به او گفت: طمع باطلی کردهای قریش این کار را نمیکنند و محمد نیز دیگر با شما عهد و پیمان نمی بندد، اکنون نه با محمد هستید و نه با قریش.

کعب گفت: این از شومی نقشه توست، تو پرنده ای هستی که فردا با قریش پرواز میکنی و میروی و ما را در وطنمان میگذاری تا محمد با ما جنگ نماید.

حی گفت: من عهد خدا و موسی را بر خود لازم میدانم که اگر قریش بر محمد پیروز نشدند با تو به قلعهٔ شما بر می گردم تا هر مصیبت و گرفتاری که بر سر شما می آید بر سر من نیز بیاید.

كعب گفت: حرف همان است كه گفتم كه اگر قريش ده نفر را به عنوان

گروگان به ما بدهند ما با شما خواهیم بود و الا از قلعه بیرون نخواهیم رفت.

حی ابن اخطب به سوی قریش برگشت و جریان را به آنها گفت و چون گفت که آنها گروگان از شما خواستهاند ابوسفیان گفت: به خدا سوگند این اولین مکر آنهاست که نعیم بن مسعود راست میگفت، ما هیچ احتیاجی به این برادران میمون و خوک نداریم.

چون محاصره قریش بر مسلمانان به طول انجامید و امر بر آنها سخت شد و از شدت سرما و گرسنگی در سختی بودند و از یهودیان نیز به شدت می ترسیدند، منافقین زبان به ناسزا باز کردند، چنانکه خداوند می فرماید همهٔ اصحاب رسول خدا جز عدهٔ کمی منافق گشتند. حضرت جلوتر خبر داده بود که لشگر عرب از سمت بالا به ما حمله خواهند کرد و یهود نیز از سمت پائین بر ما حیله خواهند نمود و به سختی و مشقت بزرگی خواهیم افتاد ولی عاقبت ما پیروز خواهیم گشت. چون قریش آمدند و یهودیان عهد و پیمانشان را شکستند منافقین گفتند: ﴿مَا وَعَدَنَا اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ إِلا خُرُوراً \* خداوند و رسولش به ما وعدهٔ فریب و دروغ دادند.

گروهی از آنها در اطراف مدینه خانه داشتند گفتند: ای رسول خدا به ما اجازه فرمائید تا به خانه هایمان برگردیم زیرا خانه های ما در اطراف مدینه است و می ترسیم که یهود به آنها حمله کنند.

گروهی دیگر گفتند: بیائید فرار کرده و به بیابان برویم و به اعراب بیابان پناه ببریم زیرا همهٔ وعدههای محمد باطلی بیش نبوده است.

رسول خدا عَلَيْ أَنْهُ به اصحابش دستور داده بود که شبانه از مدینه محافظت نمایند. حضرت علی الله در تمام شب در اطراف لشگر نگهبانی می داد که اگر قریشی حرکت می کرد با او جنگ می کرد، از خندق عبور می کرد و به نزدیک

قریش می رفت، بطوری که ایشان را می دیدند و هیچ نمی ترسید و در تمام شب نماز می خواند و چون صبح می شد به جای خود بر می گشت که مسجد امیرالمومنین علی الله در آنجا معروف است هر کس که به آنجا می رود آن را می داند و در آن نماز می خواند و آن مسجد از مسجد فتح به قدر پرتاب یک تیر به سمت عقیق فاصله دارد.

هنگامی که رسول خدا می به خاطر طولانی شدن محاصره بی تابی اصحابش را دید به مسجد فتح رفت و آن کوهی است که الآن مسجد فتح در بالای آن قرار دارد و خدا را خواند و وعدهٔ خود را از خداوند طلب کرد و گفت: «یا صریخ المکروبین و یا مجیب المضطرین و یا کاشف الکرب العظیم أنت مولای و ولیی و ولی آبائی الأولین اکشف عنا غمنا و همنا و کربنا و اکشف عنا شر هؤلاء القوم بقو تک و حولک و قدر تک».

جبرئیل نازل شد و گفت: ای محمد خداوند سخن تو را شنید و دعایت را مستجاب کرد و به باد دبور امر کرد که با ملائکه قریش و لشگر آنها را در هم کوبد.

پس خداوند باد دبور را فرستاد که خیمه های مشرکان را در هم کوبید و آنها مجبور به فرار شدند. چون این مژده از جانب پروردگار رسید پیامبر حذیفه را که در نزدیک آن حضرت خوابیده بود صدا کرد، جوابش را نداد دوباره صدا کرد باز جواب نداد و برای بار سوم ندا داد گفت: لبیک ای رسول خدا!

فرمود: تو را صدا می زنم چرا جوابم را نمی دهی؟ گفت: ای رسول خدا پدر و مادرم فدایت باد از ترس باد و گرسنگی.

فرمود: در میان قریش برو و از حال آنها برایم خبری بیاور، کاری نمیکنی

مگر آنکه به سوی من برگردی، خداوند به من خبر داده که بادی بر قریش فرستاده و آنها را در هم کوبیده است.

حذیفه گوید: رفتم در حالی که از سرما بر خود می لرزیدم به خدا سوگند همین که از خندق عبور کردم چنان گرم شدم که گویا در حمام بودم، چون در میان قریش وارد شدم خیمهٔ بزرگی دیدم به سمت آن رفتم دیدم که آتشی روشن است که گاهی پر نور می شود و گاهی کم نور می گردد و ابوسفیان در داخل آن بود که خصیته هایش را در کنار آتش آویزان کرده بود و از شدت سرما بر خود می لرزید و می گفت: ای قریش اگر به گمان محمد ما با اهل آسمان جنگ می کنیم ما طاقت جنگ با اهل آسمان را نداریم و اگر با اهل زمین جنگ می کنیم توان روبرو شدن با آنها را داریم و سپس گفت: هر یک از کنار دست خود حالی بپرسد تا جاسوس محمد در میان ما نباشد.

حذیفه گوید: من پیشدستی کرده و به کسی که در سمت راست من بود گفتم: تو کیستی؟

گفت: عمرو بن عاص هستم و سپس به کسی که در سمت چپ من بود رو کرده و گفتم: تو کیستی؟ گفت: من معاویه هستم. و من برای آن پیشدستی کردم که کسی از من اسمم را نپرسد سپس ابوسفیان سوار شترش شد که پای آن را بسته بود و اگر رسول خدا عَرای می نفرموده بود که کاری مکن تا برگردی می توانستم او را بکشم.

ابوسفیان به خالد بن ولید گفت: ای اباسلیمان به ناچار من و تو باید برای محافظت از ضعیفان بایستیم و سپس گفت: بارها را ببندید و رو به فرار گذاشتند. هنگامی که صبح شد رسول خدا می به اصحابش فرمود: از جایتان حرکت نکنید ولی چون خورشید طلوع کرد وارد مدینه شدند و عدهٔ کمی با آن

حضرت ماندند. ابن فرقد کنانی تیری به سوی سعد بن معاذ انداخت و رگ دستش را قطع نمود و خون زیبادی از آن رفت، سعد بیا دست خویش رگ دستش را گرفت و گفت: پروردگارا اگر از جنگ قریش باقی مانده، مرا برای جنگ کردن نگهدار که من جنگ کردن با کسی که با خدا و رسولش به جنگ بپردازد را دوست دارم و اگر جنگ قریش با رسول خدا آله به پایان رسیده پس همین زخم را سبب شهادت من قرار بده و مرا نمیران تا دیدهٔ مرا به کشتن بنی قریظه روشن گردانی، پس خون ایستاد و دستش ورم کرد. رسول خدا آله برای او در مسجد خیمهای بر پا کرد و خود به پرستاری او می برداخت که خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿یَا آیها الَّذِینَ آمَنُوا اذْکُرُوانِعْمَة تَعْمَلُونَ بَصِیراً إِذْ جَاءَتْکُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ریحاً وَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْها وَ کَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیراً إِذْ جَاءَتْکُمْ مِنْ فَوْقَکُمْ وَ مِنْ أَسْفَلُ مِنْکُمْ ﴾ یعنی بنی قریظه که مکر و حیله کردند و اصحاب رسول خدا آله الله با ترساندند.

﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَ بَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ \_ تا \_ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً ﴾ آنها كسانى بودند كه به رسول خدا عَيَّلِلَهُ گفتند: به ما اجازه بدهيد تا به خانه هايمان كه در اطراف مدينه است برگرديم مى ترسيم كه يهود به آنها حمله كنند و خداوند اين آيه را دربارهٔ آنها نازل فرمود: ﴿ إِنَّ بُيُو تَنَا عَوْرَةٌ وَ مَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً \_ تا \_ وَ كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ اين آيات دربارهٔ فلانى نازل شده كه به عبد الرحمن بن عوف گفت محمد را به قريش دربارهٔ فلانى دهيم و ما به قوم خويش ملحق گرديم.

خداوند مومنين راستين را توصف كرده به آن چيزى كه از مصيبت و سختى در جنگ خندق به آنها مىرسد و مىفرمايد: ﴿وَ لَـمُّا رَأَ الْـمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هٰذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلا إِيمَاناً ﴾ يعنى آن بلاها و

سختی و ترس بر ایمانشان افزود. ٔ

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله در تفسير اين آيه فمِن المُومِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا ما غاهدُوا الله عَلَيْهِ فومودند: يعنى ابداً فرار نمى كنند فقمِنْهُمْ مَنْ قَضىٰ نَحْبَهُ په يعنى اجل او رسيده كه مراد حمزه و جعفر بن ابى طالب مى باشد، ﴿وَ مِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ يعنى حضرت على الله كه منتظر اجلش است. آ

وَرَدَّ اللَّهُ الَّذِبِنَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنْالُوا خَيْراً وَكَفَى اللَّهُ الْـمُؤْمِنِينَ الْـقِثْالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزاً (٢٥)

وَأَنْزَلَ الَّذَبِنَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِبِهِمْ وَ قَذَفَ في قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَريقاً تَقْتُلُونَ وَ تَأْسِرُونَ فَريقاً (٢٦)

وَ أَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَ دِيَّارَهُمْ وَأَمُوْالَهُمْ وَ أَرْضاً لَمْ تَطَوُّهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديراً (٢٧)

۲۵ ـ و خداوند کافران را (در جنگ احزاب) با دلی پر از خشم باز گرداند بدون آنکه از کار خود نتیجهای گرفته باشند، و خداوند مومنان را از جنگ کفایت نمود، و خداوند توانا و مقتدر است.

۲۶ ـ و خداوند گروهی از اهل کتاب (یهودان) را که از آنها (مشرکان) حمایت می کردند از حصار و قلعه هایشان پائین آورد، و در دلشان ترس و وحشت افکند (تا جایی که) گروهی از آنها را به قتل رسانیده و گروهی را

ص ۲۴۰؛ تفسير صافي، ج ۶، ص ۳۱

بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۲۱۶ تا ص ۲۳۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۰؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۵۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۳۶
 بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۲۳۲ و ج ۲۲، ص ۲۷۷ و ج ۳۵، ص ۴۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۶.

اسير ميكرديد.

۲۷ ـ شما را وارث زمین و خانه ها و اموال آنها قرار داد، و نیز سرزمینی را که هرگز بر آن قدم نگذاشته بودید، و خداوند بر هر چیز تواناست.

## غزوة بنى قريظه

﴿ وَ رَدَّاللّٰهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنْالُوا خَيْراً وَكَفَى اللّٰهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتْالَ ﴾ كه مراد على بن ابيطالب التَّا است. '

و اين آيه ﴿ وَ أَنْزَلَ الله الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وَ قَذَفَ فِي قَلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَ تَأْسِرُونَ فَرِيقاً وَ أَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَ دِيارَهُمْ وَ أَمُوالَهُمْ وَأَرْضاً لَمْ تَطَوُّها وَ كَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ اين دو آيه درباره بنى قريظه نازل شده است.

منگامی که رسول خدا این از خندق برگشت و وارد مدینه شد و خواست که حمام کند جبرئیل او را نداداد و گفت: آهنگ جنگ را کنار گذاشته ای به خدا سوگند ملائکه هنوز شمشیرهای جنگ را کنار نگذاشته اند، خداوند به تو امر میکند نماز عصر را نخوانده حرکت کنی و آن را در بنی قریظه بخوانی، من نیز در پیشاپیش شما حرکت میکنم و تا قلعهٔ آنها جلو رفته و رعب و وحشت در میان آنها می اندازم، پیامبر این از در حمراء الاسد حارثة بن نعمان را دید و به او فرمود: ای حارثه چه خبر تازه ای داری؟

گفت: ای رسول خدا عَیْنُولْ پدر و مادرم فدایتان باد، دحیهٔ کلبی در میان مردم ندا می کند که کسی نماز عصر را نخواند مگر در بنی قریظه.

پیامبر عَیْنِ الله فرمود: او دحیهٔ کلبی نیست جبرئیل میباشد. علی را به نزد من

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۳؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۴۱

بیاورید چون حضرت علی الله آمد به او فرمود: ای علی به مردم بگو نماز عصر را در بنی قریظه می خوانیم. حضرت علی الله آمد و فرمایش پیامبر می الله را برای مردم گفت، آنها نیز به سوی بنی قریظه حرکت کردند و علی الله در حالی که پرچم بزرگی در دستشان بود همراه رسول خدا می بیرون آمد.

#### شهادت سعدبن معاذ

هنگامی که قریش شکست خورده و فرار کردند حی بن اخطب آمده و داخل قلعهٔ بنی قریظه شد. امیرالمومنین علی الله قلعه را محاصره نمود. کعب بن اسید از بالای قلعه به مسلمانان و رسول خدا می شناه ناسزا می گفت که پیامبر سوار بر الاغی آمد، علی الله جلوتر رفته و عرض کرد:ای رسول خدا که پدر و مادرم فدای شما باد نزدیک قلعه نشوید.

پیامبر فرمودند: ای علی شاید که به من ناسزا بگویند، آنها هنگامی که مرا ببینند خداوند ذلیلشان میکند، آنگاه پیامبر عَنَیْ نزدیک قلعه رفته و یهودیان را مورد خطاب نموده و فرمودند: ای برادران میمون و خوک و بندگان طاغوت آیا به من ناسزا میگوئید، زمانی که ما در نزدیکی قومی برای جنگی فرود می آییم روزگارشان را سیاه میکنیم.

کعب بن اسید از بالای قلعه گفت: ای ابوالقاسم به خدا سوگند شما شخص نادانی نبودید. رسول خدا می شخص خداری که از گفتهٔ او عبا از دوش آن حضرت افتاد.

در اطراف قلعه درختان خرمای زیادی قرار داشتند، رسول خدا عَیْباللهٔ با دست به آنها اشاره کرده از هم دور شدند و رسول خدا عَیْباللهٔ لشگرش را در

اطراف قلعه قرار دادند و سه روز آنجا را محاصره کردند که کسی به مدت سه روز از حال آنها خبر نداشت که بعد از این مدت غزال بن شمول از قلعه بیرون آمد و گفت: ای محمد آنچه به برادرانمان بنی نضیر داده ای به ما نیز اعطا کن، خونمان در امان باشد و درختان خرما و سرزمین و آنچه که در آن داریم همه برای شما باشد.

پیامبر ﷺ فرمود: نه مگر آنکه زیر بار حکم من بروید.

غزال برگشت و چند روزی نیز در محاصره بودند که صدای گریهٔ زنان و بچه ها بلند شد و به شدت بی تابی می کردند، چون محاصره شدن در قلعه بر آنها سخت شد به ناچار زیر بار حکم رسول خدا می از شد. پیامبر دستور دادند که دستهای مردان را که هفصد نفر بودند را از پشت بستند و به زنان دستور دادند که در کناری بایستند. بزرگان اوس به رسول خدا گفتند: ای رسول خدا هم پیمانان و دوستان ما در جاهای زیادی ما را بر خزرج یاری کردهاند ما کمتر از عبدالله بن اُبی نیستیم که هفتصد نفر مرد جنگی با سیصد نفر غیر جنگی را به او بخشیدید، اینها را نیز به ما ببخش.

چون اصرار زیاد کردند پیامبر عَبِی به آنها فرمودند: آیا راضی میشوید که حکمیت را به مردی از خودتان وا بگذاریم؟

گفتند: بله! او كيست؟

فرمود: سعد بن معاذ.

گفتند: ما به حکمیت او راضی هستیم.

پس تمام مردم قبیله اوس که حضور داشتند پیرامون سعد جمع شده گفتند: ای ابا عمرو از خدا بترس و بدوستانت نیکویی کن و حکم عادلانهای بنما که آنها ما را در جاهای زیادی یاری کردهاند. چون براو فشار آوردند و گفتند که از سرزنش ناسزاگویان نترس. زنان و بچههای بنی قریظه در اطراف سعد گریه میکردند، چون آرام شدند سعد به آنها گفت: ای طایفهٔ یهود آیا به حکمی که من بدهم راضی هستید؟ تمام گفتند: ما راضی بحکم تو هستیم و لکن انتظار حسن نظر را از جانب تو داریم پس از آنکه برای بار دوم رضایت یهود را دربارهٔ حکمیت خود گرفت و جواب مثبت شنید با کمال ادب و احترام رو به جانب پیغمبر اکرم سور میفره و عرض کرد: پدر و مادرم فدای شما بادای رسول خدا چه دستور میفرمایید؟

فرمود: ای سعد تو میان من و پهود هر حکمی بنمایی قبول دارم.

سعد گفت: ای رسول خدا رای من این است که مردهای یهود را کشته و زنان و بچهها را به اسارت بگیرید و اموالشان را بین مهاجر و انصار قسمت کنید.

پیغمبر اکرم ﷺ بلند شد و فرمود: بخدا قسم حکمی کردی که خداوند در عرش هم بهمین طریق حکم فرموده است.

بعداز حکم سعد زخمی که او در جنگ خندق برداشته بود باز شد و شروع به خون ریزی کرد تا اینکه به شهادت رسید. اسیران را به مدینه بردند و پیامبر اکرم مَی شهاد دادند که گودالی در یکی از گوشه های بقیع کنده و مردان یهود را در آن گردن بزنند. حی بن اخطب به کعب بن اسید گفت: میبینی محمد چه بر سر ما می آورد. کعب گفت: بردبار و صبور باش و در دین خود ثابت و استوار بمان.

کعب ابن اسید در حالی که دستهایش را به گردنش بسته بود آمد، همین که رسول خدا می نظرش به وی افتاد، فرمود: ای کعب آیا «وصیت ابن الحواس» آن خاخام هوشیار که از شام نزد شما آمده بود سودی به حالت نبخشید؟ با

اینکه او وقتی نزد شما آمد گفت من از عیش و نوش و زندگی فراخ شام صرفنظر کردم، و به این سرزمین اخمو که غیر از چند دانه خرما چیزی ندارد آمدهام، و به آن قناعت کردهام، برای اینکه به دیدار پیغمبری نایل شوم که در مکه مبعوث می شود، و بدین سرزمین مهاجرت می کند، پیغمبری است که با پارهای نان و خرما قانع است، و به الاغ بی پالان سوار می شود، و در چشمش سرخی، و در بین دو شانه اش مهر نبوت است، شمشیرش را به شانه اش می گیرد، و هیچ باکی از احدی از شما ندارد، سلطنتش تا جایی که سواره و پیاده از یا در آیند گسترش می یابد؟!

کعب گفت: چراای محمد همه اینها که گفتی درست است، ولی چه کنم که از سرزنش یهود پروا داشتم، ترسیدم بگویند کعب از کشته شدن ترسید، و گرنه به تو ایمان می آوردم، و تصدیقت می کردم، ولی من چون عمری به دین یهود بودم و به همین دین زندگی کردم، بهتر است به همان دین نیز بمیرم.

رسول خدا عَلَيْهِ فرمود: بياييد گردنش را بزنيد. مامورين آمدند، و گردنش را زنيد.

سپس حی بن اخطب جلو آمد رسول خدا ﷺ به او فرمود: ای فاسق، کار خداوند با خودت را چگونه دیدی؟

گفت: ای محمد به خدا سوگند خودم را در دشمنی با تو شماتت نمی کنم، به تحقیق به اندازهٔ خود در دشمنی با تو حرکت کردم و در حد توان خویش کوشش نمودم و لکن این خداست که کسی را خوار و ذلیل می کند و به هر کسی هم بخواهد عزت می بخشد، سپس در حالی که به سوی کشته شدن می رفت می گفت:

لعمرك ما لام ابن أخطب نفسه ولكنه من يخذل الله يخذل

یعنی: به جان تو سوگند که پسر اخطب خودش را ملامت نمیکند و لکن خداوند هر کسی را که بخواهد خوار و ذلیل میکند.

سپس جلوتر رفته و گردنش را زدند و یهودیان بنی قریظه را در مدت سه روز در سردی صبح و شام اعدام کرد و مکرر میفرمود: آب گوارا به ایشان بچشانید و غذای پاکیزه به ایشان بدهید، و با اسیرانشان نیکی کنید، تا آنکه همه را به قتل رسانید و این آیه نازل شد: ﴿وَ أَنْزَلَ الَّذِینَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْکِتَابِ مِنْ صَیاصِیهِم ﴾ یعنی از قلعههایشان

﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ - تا - وَكَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ و در دلشان ترس و وحشت افكند (تا جابي كه) گروهی از آنها را به قتل رسانيده و گروهی را اسير می كرديد. شما را وارث زمين و خانه ها و اموال آنها قرار داد، و نيز سرزميني را كه هرگز بر آن قدم نگذاشته بوديد، و خداوند بر هر چيز تواناست. ا

يًا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زَبِـنَتَهَا فَـنَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَ أُسَرِّحْكُنَّ سَزاحاً جَميلاً (٢٨)

وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللَّـٰارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظيماً (٢٩)

يْا نِسْاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَـهَا الْـعَذَابُ ضِـعْفَيْنِ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسيراً (٣٠)

وَ مَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تَعْمَلُ ضالِحاً نُؤْتِها أَجْرَها مَرَّتَيْنِ وَ أَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً (٣١)

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٢٣٣

۲۸ ای پیامبر به همسرانت بگو: اگر شما زندگانی دنیا و زیور و زینت آن را می خواهید، بیائید مهر شما را پرداخته و شما را به نیکی و خوبی رها سازم.
 ۲۹ و اگر خداوند و رسول او و سرای آخرت را می خواهید، همانا خداوند برای نیکوکاران شما پاداش بزرگی را آماده کرده است.

۳۰ ـ ای همسران پیامبر، هر کدام از شما مرتکب عمل فاحشهٔ آشکاری شود، عذاب او دو برابر (از دیگران) است، واین کار بر خداوند آسان است. ۲۱ ـ و هر کدام از شما برای خداوند و رسولش خضوع کند، و عمل صالحی انجام دهد، پاداش او دو برابر (دیگران) است، و برای او روزی پرارزشی آماده کردهایم. میش

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لِأَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زِيسَنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمُّ وَالْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زِيسَنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمُّتُعْكُنَّ وَ أَسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴿ وَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِدْنَ اللّهَ وَ رَسُولَهُ وَ الدَّارَ الْآخِرَةَ فَاللّهُ اللّهَ عَلَيْماً ﴾ فَإِنَّ اللّهَ أَعَدَّلِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ﴾

سبب نزول آیه این بود که چون رسول خدا سی از جنگ خیبر برگشت، و در آن جنگ گنجینه های آل ابی الحقیق نصیب مسلمانان شد، همسرانش به آن جناب عرضه داشتند این گنجینه ها را به ما بده.

حضرتش فرمود: بر طبق دستور خدای تعالی در بین همه مسلمانان تقسیم کردم.

همسران از وی در خشم شدند و گفتند: تو چنان گمان کردهای که اگر ما را طلاق دهی دیگر در همه فامیل ما یک همسر هم کفو پیدا نمی شود که ما را بگیرد؟

خداوند متعال از این سخن ایشان برای رسول گرامیاش غیرت کرد، و به آن جناب دستور داد از ایشان کنارهگیری کند. رسول خدا میگیش بیست و نه روز از ایشان کنارهگیری نموده و در مشربه ام ابراهیم منزل گزید، تا آن که یک نوبت حیض دیدند، و پاک شدند، آن گاه آیه ﴿یَا أَیُّهَا النَّبِیُّ قُلْ لِأَزْوٰ اجِکَ \_ تا \_ أَجُراً عَظِیماً ﴾ را فرستاد، که در آن همسران رسول خدا مَنْ اللَّهُ را مخیر بین باقی ماندن بر همسری آن جناب، و بین طلاق گرفتن کرده بود.

و اولین کسی که در بین همسران برخاست ام سلمه بود، عرضه داشت: من خدا و رسول را اختیار میکنم، دنبال او سایر همسران یکی یکی برخاستند، و با رسول خدا می از در آشتی معانقه کردند، و کلام ام سلمه را گفتند و خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُوُوي الِیْکَ مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُوُوي الِیْکَ مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُوُوي الِیْکَ مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ مُنِ ابْتَهَیْنَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلاَجُنَاحَ عَلَیْکُ ذٰلِکَ أَدْنیٰ أَنْ تَـقَرَّ أَعْی تُهُنَّ وَلای مَحْزَنَ وَمَنِ ابْتَهَیْنَ بِمَا آتیکتهُنَّ کُلُّهُنَّ وَ الله یعنی و الله ای می اندازی و هر کدام را که بخواهی تأخیر می اندازی و هر کدام را که بخواهی نزد خود جای می دهی، و هر کدام از آنان را که از او کناره گرفته باشی اگر نزد خود بطلبی بر تو گناهی نیست. این برنامه ریزی آزادانه به خوشحال خود بطلبی بر تو گناهی نیست. این برنامه ریزی آزادانه به خوشحال نمودنشان و اینکه اندوهگین نشوند و همگی به آنچه به آنان داده ای خشنود شوند، نزدیک تر است و خدا آنچه را در دلهای شماست می داند و خدا دانا و بردبار است.

امام صادق الله می فرماید: هر کس به زنی نزدیک شد، همان از دواج اوست و هر کس از زنی دوری گزید همان طلاق است. ۲

آية ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ \_با اين آية \_يا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوا جِكَ ... ﴾ يكى است كه در هنگام تاليف موخر شده است.

١. احزاب، آية ٥١

٢. مستدرك الوسائل، ج ١٥، ص ٣١٠؛ بحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٩٨

خداوند زنان پیامبر را مورد خطاب قرار داده و می فرماید: ﴿یَا نِسْاءَ النّبِیِّ مَنْ یَأْتِ مِنْکُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَیّنَةٍ یُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَیْنِ \_ تا \_ نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرّتینِ مَنْ یَأْتِ مِنْکُنَّ بِفَاحِشَة مُبَیّنَةٍ یُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَیْنِ \_ تا \_ نُوْتِها أَجْرَها مَرّتیب عمل وَأَعْتَدُنْا لَهَا رِزْقاً کَرِیماً ﴾ ای همسران پیامبر، هر کدام از شما مرتکب عمل فاحشهٔ آشکاری شود، عذاب او دو برابر (از دیگران) است، و این کار بر خداوند آسان است. و هر کدام از شما برای خداوند و رسولش خضوع کند، و عمل صالحی انجام دهد، پاداش او دو برابر (دیگران) است، و برای او روزی پرارزشی آماده کردهایم.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النا فی فرمود: شواب آنها دو بار و عذابشان دو برابر است.

همهٔ اینها در آخرت است که عذاب و ثواب در آنجا مورد محاسبه واقع میشود. ا

حريز كويد از امام صادق الله و دربارة آية ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ سؤال كردم، فرمود: مراد از فاحشه خروج به وسيلة شمشير است. `

وَ قَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَّ وَ لاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ وَ أَقِمْنَ الصَّلاَةَ وَ آتبِنَ الزَّكَاةَ وَ أَطِعْنَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ إِنَّمَا يُربِدُ اللَّهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً (٣٣)

وَاذْكُرْنَ مَا يُتُلَىٰ في بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَ الْحِكْمَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطيفاً ` خبيراً (٣۴)

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٩٩

٢. نورالتقلين، ج ٢، ص ٢٤٨ ؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٣٥١

إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُسْلِمَاتِ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْـمُؤْمِنَاتِ وَالْـفَانِتِينَ وَالْـفَانِتَاتِ
وَالصَّادِقِينَ وَ الصَّادِقَاتِ وَ الصَّابِرِينَ وَ الصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ
وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْخَافِظِينَ فَرُوجَهُمْ
وَالْمُخَافِظاتِ وَاللَّهُ الْمُهُمَ مَعْفِرَةً وَاللَّهُ الْمُلْهُ لَهُمْ مَعْفِرَةً وَأَجْراً
عَظِيماً (٣٥)

۳۳ (ای همسران پیامبر) در خانه هایتان بمانید، و مانند دورهٔ جاهایت نخستین ظاهر نشوید (خود آرایی نکنید)، و نماز به پا دارید، و زکات بپردازید، و از امر خدا و رسولش اطاعت کنید. همانا خداوند میخواهد که هر پلیدی و گناه را از شما اهل بیت دور کند و شما را پاک و پاکیزه نماید.
۳۴ و از آنچه که از آیات الهی و حکمت در خانه های شما خوانده می شود یاد کنید، همانا خداوند لطیف و خبیر است.

۳۵ همانا مردان و زنان مسلمان، و مردان و زنان با ایمان، و مردان و زنان مطیع فرمان خدا، و مردان و زنان راستگو، و مردان و زنان صابر، و مردان و زنان خاشع، و مردان و زنان انفاق کننده، و مردان و زنان روزهدار، و مردان و زنان پاکدامن، و مردان و زنانی که بسیار یاد خدا را میکنند، خداوند برای همهٔ آنها مغفرت و پاداشی بزرگ آماده ساخته است.

طلحه بن زید از امام صادق النا از پدرش روایت می کند که دربارهٔ آیهٔ ﴿ وَلا تَبَرَّجُنَ تَ بَرُّجَ الْجُاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ ﴾ فرمود: بزودی بعد از جاهلیت اول جاهلیت دومی به پیش می آید. ا

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله المعناى آية ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدُ اللَّهُ لِيدُ اللَّهُ لِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ فرمود: اين آيه در شان

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٤٩؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٥٢؛ تفسير صافى، ج ٤، ص ٢١

رسول اكرم عَيْرِهُ و على ابن ابيطالب و فاطمه زهرا و حسن و حسين الميه نازل شده است كه روزى پيغمبر اكرم عَيْرُهُ در خانه ام سلمه تشريف داشتند و على و زهرا و حسن و حسين الهيه ويش خويش خواند و سپس تمام آنها را با خود در زير عباى خيبرى قرار داد و اين دعا را خواند: «اللهم هؤلاء أهل بيتي الذين وعدتني فيهم ما وعدتني اللهم أذهب عنهم الرجس و طهرهم تطهيرا ؛ خداوندا اينها اهل بيت من هستند كه دربارهٔ آنها بمن وعده فرمودهاى، خداوندا پليدى و رجس را از ايشان دور فرما و آنها را پاك و پاكيزه گردان».

ام سلمه که دعای پیغمبر اکرم عَلَیْ را شنید عرض کرد: ای رسول خدا آیا من هم جزء اهل بیت محسوب می شوم؟

فرمودند: خیر تو از اهل بیت نیستی ولی بتو مژده می دهم که اهل بهشتی.

ابی جارود روایت کرده که زید فرزند امام زین العابدین این گفت: پدرم به من فرمود: بعضی از مردم جاهل و تادان چنین تصور کردهاند که مراد از اهل بیت زنهای پیغمبر می اشند بخدا قسم هر کس چنین خیال کند گناهکار است و دروغ گفته زیرا اگر مقصود زنهای آن حضرت بودند بجای کلمهٔ (عنکم الرجس) باید (عنکن الرجس) و بجای (یطهرکم) باید (یطهرکن) استعمال می شد چنانچه در آیات گذشته همینطور بوده و در آیه (واذکرن ما یُتُلیٰ فِی بُیُو تِکُن که ضمیر تأنیث آورده بنابر این آیه تطهیر ویژه پنج تن طیبه نازل شده و زنهای پیغمبر مشمول این آیه نمی باشند. ا

## نازلشدن آية تطهير

على بن ابراهيم گويد: سپس مخاطب واقع شدن زنان پيامبر عَيَّ الله قطع شده

١. بحار الانوار، ج ٢٥، ص ٢٠٤؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٧٤

و اهل بیت رسول خدا عَیْمُ الله مورد خطاب واقع شده و که می فرماید: ﴿ إِنَّمَا يُرِیدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهّرَکُمْ تَطْهِیراً ﴾ همانا خداوند می خواهد که هر پلیدی و گناه را از شما اهل بیت دور کند و شما را پاک و پاکیزه نماید. سپس بر زنان پیامبر عَیْمُ الله عطف نموده و می فرماید: ﴿ وَ اذْكُرْنَ مُا يُتُلیٰ فِي بِیُوتِكُنَّ مِنْ آیاتِ الله وَ الْحِکْمَةِ إِنَّ الله کَانَ لَطِیفاً خَبِیراً ﴾ و از آنچه که از آیات الهی و حکمت در خانه های شما خوانده می شود یاد کنید، همانا خداوند لطیف و خبیر است.

و سپس بر علی و آل محمد عطف کرده و میفرماید: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَ مِردانِ و زنان مطيع فرمان خدا، و مردان مسلمان، و مردان و زنان مطيع فرمان خدا، و مردان و زنان راستگو، و مردان و زنان صابر، و مردان و زنان خاشع، و مردان و زنان انفاق کننده، و مردان و زنان روزهدار، و مردان و زنان پاکدامن، و مردان و زنان انفاق کننده، و مردان و زنان روزهدار، و مردان و زنان پاکدامن، و مردان و زنانی که بسیار خدا را یاد میکنند، خداوند برای همهٔ آنها مغفرت و پاداشی بزرگ آماده ساخته است. ا

وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَ رَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَ مَنْ يَعْصِ اللّهُ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبَيِناً (٣٦) وَإِذْ تَقُولُ لِللَّهِي أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللّهَ وَتُخْفي في نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبْديِهِ وَ تَخْشَى النَّاسَ وَ اللّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَراً زَوَجْنَاكَهَا لِكَيْ لا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ في

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۸۶ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۷۷ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۱

أَذْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوًا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً (٣٧) ٣٤ ـ و هيچ مرد و زن مؤمنی هنگامی که خداوند و رسولش امری را لازم بدانند حق ندارد اختياری داشته باشد، و هر کس خداونـد و رسولش را نافرمانی کند، به تحقيق در گمراهی آشکاری است.

۳۷ و (بیاد بیاور) هنگامی را که خداوند به آن کس نعمت داده بود و تو نیز به او نعمت داده بودی میگفتی: همسرت را نگهدار و از خداوند بپرهیز، و در دلت چیزی را پنهان میداشتی که خداوند آن را آشکار میکند، و از مردم می ترسیدی و در حالی که خداوند سزاوار تر بود که از او بترسی. پس هنگامی که زید نیازش را از آن زن برطرف کرد (و طلاقش داد)، ما او را به ازدواج تو در آوردیم تا برای مؤمنان ازدواج با همسر پسر خوانده هایشان هنگامی که طلاق یگیرند نداشته باشند، و فرمان خدا انجام شدنی است.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر علیه در معنای آیه ﴿وَ مَا کَانَ لِمُوْمِنٍ وَلاَ مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَی اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ أَمْراً أَنْ یَکُونَ لَهُمُ الْخِیرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾ فرمودند: سبب نزول آیه این بود که رسول خدا عَیْرِا الله زینب دختر جحش اسدی از قبیله بنی اسد بن خزیمه که دختر عمه آن حضرت بود را برای زید بن حارثه خواستگاری کرد، زینب گفت: ای رسول خدا عَیْرا الله به من مهلت دهید تا مشورتی بکنم که این آیه نازل شد: ﴿وَمَا کَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَی الله وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ یَکُونَ لَهُمُ الْخِیرَة ﴾ و برای هیچ مرد و زن مؤمنی هنگامی که خداوند و رسولش امری را لازم بدانند حق ندارد اختیاری داشته باشد.

زینب بعد از نزول این آیه گفت: ای رسول خدا امر و اختیار من به دست شماست. و راضی به همسری زید شد و حضرت او را به عقد زید درآورد، زینب مدتی در عقد زید بود تا آنکه روزی آنها با یکدیگر در امری از امور نزاع

کردند و به خدمت حضرت محمد عَنَیْ آمدند و چون نظر حضرت به زینب را افتاد از حسن او تعجب کرد، زید گفت: ای رسول خدا به من اذن ده تا زینب را طلاق دهم بواسطهٔ آنکه او با من تکبر می کند و همیشه مرا با زبان می رنجاند. رسول خدا مَنی از فرمود: از خداوند بترس او را نگهدار و با او نیکوئی کن. اما زید او را طلاق داد و وقتی عدهٔ طلاق او تمام شد خداوند دربارهٔ ازدواج او با پیامبر آیه نازل کرده و فرمود: ﴿فَلَمُّا قَضَیٰ زَیْدٌ مِنْهُا وَطَراً زَوَّجُنْاکَهُا ﴾ پس با پیامبر آیه نازل کرده و فرمود: ﴿فَلَمُّا قَضیٰ زَیْدٌ مِنْهُا وَطَراً زَوَّجُنْاکَهُا ﴾ پس از دواج تو در آوردیم. او را به ازدواج تو در آوردیم. ا

مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً (۴۰)

۴۰ محمد عَلَيْهُ الله پدر هيچ يک از مردان شما نيست، ولکن رسول خدا و
 خاتم پيامبران است، و خداوند به همه چيز آگاه است.

## ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾

این آیه دربارهٔ زید بن حارثه نازل شده است، قریش گفتند که محمد بر ما ایراد می گیرد که نمی توانید زن پسرتان را بگیرید اما خودش زن زید را به عقد خود در آورد که خداوند فرمود: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ یعنی در آن روز ؛ می فرماید: محمد پدر زید نبود.

﴿ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾ يعنى هيچ پيامبرى بعد از محمد عَلَيْ الله نيست. ٢

تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۶؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۸۰؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۸۶
 بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۲۱۸؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۸۳؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۸۹

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ مُبَشَّراً وَ نَذَبِراً (۴۵) وَ ذَاعِياً إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَ سِزَاجاً مُنبِراً (۴٦) وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنْيِنَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ فَضْلاًكَبِيراً (۴۷) وَلاٰتُطِعِ الْكَافِرِينَ وَ الْمُنَافِقِينَ وَ دَعْ أَذَاهُمْ وَ تَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً (۴۸)

40 \_ ای پیامبر همانا ما تو را گواه، بشارت دهنده و انذار کننده فرستادیم.
۴۵ ـ و تو را دعوت کننده به سوی خداوند به اذن او قرار دادیم، (و اینکه تو)
چراغ روشنی بخش (هستی).

۴۷ ـ و مؤمنان را بشارت بده که همانا از جانب خداوند برای آنها فـضل بزرگی است.

۴۸ ـ از کافران و منافقان اطاعت مکن، و به آزار و اذیت آنهااعتنائی مکن، و بر خداوند توکل کن، برای تو همین بس که خداوند حامی توست.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَ نَذِيراً وَ ذَاعِياً إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَ سِزَاجاً مُنِيراً - تا - وَ دَعْ أَذَاهُمْ وَ تَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَكِيلاً ﴾ اين آيات در مكه پنج سال قبل از هجرت نازل شده است و اين دليل است كه كتابت قرآن طبق نزول آن نمى باشد. \

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلْنَا لَكَ أَزُواجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَ مَا مَلَكَتْ يَمْهِنُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَٰاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالاَٰتِكَ اللاَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَ امْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَزَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا

<sup>1.</sup> نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٨٨؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٥٤؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٨٩

فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ في أَزْواجِهِمْ وَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلاَ يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحيماً (۵۰)

-0- ای پیامبر ما همسرانی را که مهرشان را داده ای بر تو حلال کردیم، و نیز کنیزانی را که به وسیلهٔ غنیمت خدا به تو بخشیده است را مالک شده ای و دختران عمویت، و دختران عمه ها، و دختران دائی، و دختران خاله ها که با تو هجرت کردند، و نیز زن مؤمنه ای که خود را به پیامبر بخشیده که اگر پیامبر بخواهد آنها را به همسری خود برگزیند، که اینگونه از دواج مخصوص توست (برای تو حلال است) نه دیگر مؤمنان، به تحقیق می دانیم که برای همسرانشان و کنیزانشان چه حکمی مقرر کرده ایم. این به خاطر آن است که زحمتی برای تو نباشه، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

خداوند پيامبرش را مورد خطاب قرار داده و مىفرمايد: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَکَ أَزْوٰاجَکَ اللَّاتِي آتَیْتَ أَجُورَهُنَّ وَ مَا مَلَکَتْ یَمِینُکَ مِـمَّا أَفَاءَ اللّٰهُ عَلَیْکَ﴾ یعنی از غنیمت.

﴿ وَ بَنَاتِ عَمِّكَ وَ بَنَاتِ عَمَّاتِكَ \_ تا \_ وَ امْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهٰ اللِنَبِيّ ﴾ سبب نزول آیه آن بود که زنی از انصار خود را با کمال آراستگی زینت و آرایش کرده خدمت پیغمبر اکرم ﷺ شرفیاب شده خود را بر آن حضرت عرضه داشت و گفت: ای رسول گرامی من خود را بتو بخشیدم اگر بمن میل و عنایت داشته باشید در اختیار شما هستم.

عایشه به زن مزبور اعتراض کرد و گفت: خداوند تو را زشت گرداند که چنین خود را به مردان عرضه میداری.

پیغمبر اکرم ای ای ایشه فرمود: ساکت باش که این زن زاهده است خداوند طایفه انصار را رحمت فرماید، مردان ایشان مرایاری نموده و زنهای آنها بمن محبت و عاطفه بخرج مى دهند، و به آن زن فرمود: برگرد من منتظر وحى مى شوم كه خداوند اين آيه را نازل كرد: ﴿وَامْرَأَةً مُوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهٰا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَزَادَ النّبِيُّ أَنْ يَسُتَنْكِحَهٰا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعنى هبه جز براى رسول خدا عَيَيْ إِنْ علل نيست. ا

يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامِ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَ لَكِنْ إِذَا دُعيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا وَ لَا مُسْتَأْنِسِنَ لِخَدِيثٍ إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْيي مِنْكُمْ وَ اللَّهُ لَا يَسْتَحْيي مِنَ لَحَدَبِثٍ إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْيي مِنْكُمْ وَ اللَّهُ لَا يَسْتَحْيي مِنَ الْحَقِّ وَ إِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَنَاعاً فَشِيْلُوهُنَّ مِنْ وَزَاءِ حِجْابٍ ذَٰلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ اللَّهِ وَ لِأَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللّهِ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبِداً إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ كِنْ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللّهِ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبِدا إِنَّ ذَٰلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللّهِ عَظِيماً (۵۳)

إِنْ تُبْدُوا شَيْناً أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَيْماً (٥٤)

لاُجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ في آبَائِهِنَّ وَ لاَ أَبْنَائِهِنَّ وَ لاَ إِخْوَانِهِنَّ وَ لاَ أَبْنَاءِ إِخْـوَانِـهِنَّ وَلاَأَبْنَاءِ أَخَوَاتِهِنَّ وَلاَنِسَائِهِنَّ وَ لاَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ وَ اتَّقَبِنَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً (۵۵)

إِنَّ اللَّهَ وَ مَلَاٰثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَشْلِيماً (٥٦)

۵۳ ای کسانی که ایمان آورده اید به خانه های پیامبر وارد نشوید مگر آنکه برای خوردن غذا به شما اجازه داده شود، در حالی که به انتظار وقت غذا ننشینید (زودتر از موعد مقرر نیائید)، و لکن هنگامی که دعوت شدید

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۱۹۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۶ ؛ نورالشقلین، ج ۴، ص ۲۹۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۹۵

وارد شوید، و چون غذا خوردید بروید، و برای گفتگو منشینید، که ایس عمل شما بیامبر را آزار می دهد، و او از شما شرم می کند، ولی خداوند از گفتن حق شرم ندارد. و هنگامی که چیزی از زنان پیامبر می خواهید از پشت پرده بخواهید، که به وسیلهٔ این عمل دل های شما و آنها پاکیزه می ماند، و شما نباید رسول خدا را اذیت و آزار دهید، و هرگز نباید بعد از او (وفات پیامبر) با همسرانش از دواج کنید، همانا که ایس کار شما نبزد خداوند بسیار بزرگ است.

۵۴\_ اگر چیزی را آشکار کنید یا پنهان نمائید، همانا خداوند به همه چیز دانا است.

۵۵ و بر زنان گناهی نیست که بر پدران و فرزندان و برادران و برادرادگان و خواهر زادگان و برادرزادگان و خواهر زادگان و زنان مسلمان و بردگان خود (بدون پرده تماس بگیرند)، (ای زنان) از خداوند بپرهیزید، هماناکه خداوند بر هر چیزی گواه و آگاه است.

۵۶ همانا خداوند و فرشتگانش بر پیامبر درود می فرستند، ای کسانی که ایمان آورده اید بر او درود بفرستید و سلام و تحیّت گوئیاد و تسلیم فرمان او باشید.

﴿ يُا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بِيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَّاهُ ﴾

سبب نزول آیه این بود که چون رسول خدا ﷺ با زینب دختر جسش ازدواج کرد، و او را دوست میداشت، پس ولیمه ای درست کرد و اصحابش را به آن ولیمه دعوت کرد، و اصحاب بعد از خوردن غذا دوست میداشتند بنشینند، و با هم گفتگو کنند، و آن جناب دلش میخواست میهمانان خانه را

برای او و همسرش خلوت کنند، پس خدای عز و جل این آیه را فرستاد که: ای کسانی که ایمان آورده اید! داخل خانه های رسول نشوید، مگر بعد از آنکه به شما اجازه داده شود، چون قبلا بدون اجازه هم داخل می شدند، و این آیه این کار آنها را منع کرد. ا

﴿ وَ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَ لا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذْلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيماً ﴾ علت نزول آيه اين بود كه وقتى خداوند آية ﴿النَّبِيُّ أَوْلَيْ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزْوْاجُهُ أُمَّاهُاتُهُمْ ﴾ ٢ نازل فرمود و زنان پیامبر عَیْمُ الله مسلمانان حرام نمود طلحه خشمگین شد و گفت: محمد زنانش را بر ما حرام میکند و خود زنان ما را میگیرد که اگر خداوند محمد را بميراند من اينچنين و آن چنين مي كنم كه خداوند اين آيه را نازل فرمود: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَ لَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيماً \* إِنْ تُبْدُوا شَيْئًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً \* و شما نباید رسول خدا را اذیت و آزار دهید، و هرگز نباید بعد از (وفات پیامبر) او با همسرانش ازدواج کنید، همانا که این کار شما نزد خداوند بسیار بزرگ است. اگر چیزی را آشکار کنیدیا پنهان نمائید، همانا خداوند به همه چیز دانا است. " سپس به گروهی معروف اجازهٔ دخول بدون اذن را داده و میفرماید: ﴿لأجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَ لا أَبْنَائِهِنَّ وَ لا إِخْوانِهِنَّ وَ لا أَبْنَاءِ إِخْوانِهِنَّ ـ تا ـ إِنَّ اللُّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً ﴾ و بر زنان كناهي نيست كه بر پدران و فرزندان و برادران و برادرزادگان و خواهر زادگان و زنان مسلمان و بردگان خود

(بدون پرده تماس بگیرند)، (ای زنان) از خداوند بپرهیزید، همانا که خداوند بر

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۹۹ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۹۷ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۶۰

٢. احزاب، أية ع

٣. تفسير صافي، ج ع، ص ٤١؛ نورالثقلين، ج ٤، ص ٢٩٨؛ تفسير برهان، ج ع، ص ٣٠٢

هر چیزی گواه و آگاه است.

سپس آن فضائلی را که خداوند به پیامبرش عنایت فرموده را ذکر کرده و می فرماید: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَ مَلاَٰئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَیْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِیماً ﴾ یعنی صلوات خداوند برای تزکیه و ثنای اوست، و صلوات ملائکه مدح و ستایش رسول خداست، و صلوات مردم دعای آنها برای آن حضرت و تصدیق و اقرار به فضل اوست.

﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ يعني تسليم ولايت پيامبر و بر آنچه كه آورده باشيد. ا

إِنَّ اللَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهيناً (۵۷)

وَ الَّذَبِنَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُـهْنَاناً وَإِثْماً مُبِناً (۵۸)

۵۷\_ همانا کسانی که خدا و رسولش را اذیت و آزار میکنند، لعنت خداوند در دنیا و آخرت بر آنها باد (خداوند آنها را از رحمت خود دور گرداند)، و برای آنها عذابی خوار کننده آماده ساخته است.

۵۸\_و کسانی که مردان و زنان با ایمان را بدون هیچ گناهی آزار میدهند بار تهمت و گناه آشکاری را برداشتهاند.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهيناً﴾

این آیه دربارهٔ کسی که حق امیرالمومنین علی الله را غصب نموده و حق حضرت فاطمهٔ زهرا الله را گرفته و آن بزرگوار را اذیت و آزار کرده نازل

١. تفسير برهان، ج ۶، ص ٣٠٧؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ٣٠٠

شده است.

که رسول خدا عَلَیْ فرمود: هر کس فاطمه را در زمان حیات من آزار دهد مانند این است که او را بعد از مرگ من آزار و اذیت کرده است و هر کس او را بعد از وفات من اذیت کند مانند این است که او را در زمان من اذیت و آزار نموده است، هر کس او را بیازارد مرا آزرده است و هر کس مرا آزار دهد همانا خداوند را آزار داده است و آن قول الهی است که میفرماید: ﴿إِنَّ الَّذِینَ لِمُؤذُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ ... ﴾ ا

﴿ وَ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ يعنى حضرت على اللَّهِ وحضرت فاطمه المِثَكِ .

﴿ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَ إِنْماً مُبِيناً ﴾ وكسانى كه مردان و زنان با ايمان را بدون هيچ گناهى آزار مى دهند بار تهمت و گناه آشكارى را برداشته اند.

این حکم دربارهٔ همهٔ مردم جاری است. ۲

یا آیگها النّبِی قُلْ لِأَزْواجِکَ وَ بَنَاتِکَ وَ نِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ یُدْنَیِنَ عَلَیْهِنَّ مِنْ جَلاّبِیبِهِنَّ ذٰلِکَ أَدْنَیٰ أَنْ یُعْرَفْنَ فَلا یُؤْذَیْنَ وَکَانَ اللّهُ غَفُوراً رَحِیماً (۵۹) جَلاّبِیبِهِنَّ ذٰلِکَ أَدْنیٰ أَنْ یُعْرَفْنَ فَلا یُؤْذَیْنَ وَکَانَ اللّهُ غَفُوراً رَحِیماً (۵۹) ۵۹ – ۵۵ بیامبر به همسران و دختران و زنان مومنین بگو: خودشان را با جلباب (چادر و روسریهای بلند) بپوشانند، این کار برای اینکه شناخته نشوند و مورد تعرض و جسارت (هوسرانان) قرار نگیرند بهتر است، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۲۷؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۶۶؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۰۵
 تفسیر صافی، ج ۶، ص ۶۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۰۵

#### آيةحجاب

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ وَ بَنَاتِكَ وَ نِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَـلَيْهِنَّ مِـن جَلابيبهنَّ﴾

سبب نزول این آیه چنین بود، که زنان از خانه بیرون رفتند تا به مسجد بروند، و پشت سر رسول خدا مرای نماز بخوانند، و چون شب می شد، و زنان برای نماز مغرب و عشاء بیرون می آمدند، جوانان سر راه آنان می نشستند، و متعرض ایشان می شدند، خدای تعالی این آیه را نازل فرمود: ﴿ یَا أَیُّهَا النَّبِیُّ قُلُ لِاَّزُوا جِکَ وَ بَنَا تِکَ وَ نِسَاءِ الْمُوْمِنِينَ \_ تا \_ ذَلِکَ أَدْنیٰ أَنْ یُعُرَفُنَ فَلا یُوُدَیْنَ وَ کُانَ اللَّهُ عَفُوراً رَحِیماً ﴾ ای پیامبر به همسران و دختران و زنان مومنین بگو: خودشان را با چادر و روسری های بلند بپوشانند، این کار برای اینکه شناخته شوند و مورد تعرض و جسارت هوسرانان قرار نگیرند بهتر است، و خداوند آمرزنده و مهربان است، و خداوند

لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنْافِقُونَ وَ الَّذَيِنَ فَي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَ الْمُرْجِفُونَ فِي الْـمَدينَةِ لَتُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجاوِرُ ونَكَ فَبِهَا إِلاَّ قَلْبِلاً (٦٠) مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَ قُتْلُوا تَقْتِيلاً (٦١)

۶۰ اگر منافقان و کسانی که در دلهایشان صرضی است که در صدینه شایعات بی پایه و تبلیغات سوء می کنند دست از این کار خود برندارند، ما هم تو را بر ضد آنها بر می انگیزیم، سپس به جز مدت کمی نمی توانند در کنار تو در شهر باقی بمانند.

اعـاز همه جا رانده میشوند، هر جاکه یافت شوندگرفته خواهند شد و

١. بحارالانور، ج ٢٢، ص ١٩٠

به سختی به قتل می رسند.

﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ يعني در قلبهايشان شك و تردید است.

﴿ وَ الْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجاوِرُونَكَ ﴾ اين آيه در باره مردمی از منافقین نازل شد که در مدینه زندگی میکردند، و همواره به رسول خدا عَيْدِهُ زخم زبان مىزدند، و چون آن جناب مىخواست به جنگى برود، در بین مسلمانان شایعه میکردند که باز هم مرگ و اسیری، و مسلمانان اندوهناک می شدند، و نزد رسول خدا عَلَيْظُه شكايت می كردند، خداوند متعال در این آیه تا جمله ﴿الاقلیلا ﴾ به پیامبر دستور داد جز اندکی از ایشان همگی را از مدينه بيرون كند المُمْلُعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أَخِذُوا وَ قُتُّلُوا تَقْتِيلاً ﴾ از همه جا رانده می شوند، هر جا که یافت شوند گرفته خواهند شد و به سختی به قتل مىرسند.

ابى الجارود روايت مىكند كه امام باقرط الله در معناى ﴿ملعونين ﴾ فرمود: لعنت بر آنها واجب شد، خداوند بعد از لعنت مى فرمايد: هر كجا كه ديده شدند بازخواست شده و کشته گردند. ۲

يَوْمَ تُقَلَّبُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَ أَطَعْنَا الرَّسُولا (٦٦) ۶۶ در آن روز که صورتهای آنها در آتش دگرگون میگردد میگویند: ای كاش كه ما از خدا و رسول اطاعت مىكرديم.

﴿ يَوْمَ تُقَلُّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ كنايه از كساني استكه حق آل محمد الميكيِّ

١. تفسير برهان، ج ٤، ص ٣١٥؛ نورالثقلين، ج ٤، ص ٣٠٧

٢. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٧٠

را غصب نمودند.

﴿ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللّٰهَ وَ أَطَعْنَا الرَّسُولاً ﴾ يعنى اى كاش در مورد اميرالمومنين على الله از خدا و رسولش اطاعت مىكرديم.

وَ فَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلاَ (٦٧) رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْهُمْ لَعْناكَبِيراً (٦٨) ٤٧ـو مىگويند: پروردگارا همانا ما از سران و بزرگانمان اطاعت كرديم كه ما راگمراه كردند.

۶۸ پروردگارا عذابشان را چند برابرکن، و آنها را به شدت صورد لعن خودت قرار بده.

﴿ وَ قَالُوا رَبِّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرُاءَنَا فَأَضَلُّونَاالسَّبِيلَا ﴾ كه مراد آن دو نفر هستند كه يكي آقا و سيد قومش و ديگري بزرگسال آنها بودند كه شروع به ظلم و ستم در آل محمد المَيِّلِ نمودند و حق آنها را غصب كردند.

﴿فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴾ يعني ما را از مسير بهشت گمراه كردند.

و مراد از «سبیل» امیرالمؤمنین علی النظیم میباشد آنگاه می گویند: ﴿رَبُّنَا آتِهِمْ ضِعْفَیْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْهُمْ لَعْناً كَبِیراً ﴾ پروردگارا عذابشان را چند برابر كن، و آنها را به شدت مورد لعن خودت قرار بده.

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهاً (٦٩)

۶۹ ای کسانی که ایمان آورده اید، همانند کسانی نباشید که موسی را اذیت و آزار نمودند، پس خداوند آنچه که دربارهٔ او می گفتند مبرا ساخت، که او

نزد خداوند آبرومند بود.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسىٰ فَبَرَّاَهُ اللهُ مِمَّا قَالُوا وَ كَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيهاً ﴾ يعنى در نزد پروردگار داراى عزت و مقام است.

ابو بصیر، از امام صادق الله روایت کرده، که فرمود: بنی اسرائیل می گفتند: آنچه مردان دارند موسی ندارد، و این تهمت از این نظر بهتر در دلها می مشست، که موسی همواره بدن خود را در محلی می شست که کسی او را نبیند، این بود تا آنکه روزی موسی کنار نهری جامه خود را کند، و روی سنگی گذاشت، و مشغول شستشو شد، خداوند به سنگ فرمود: تا از موسی دور شود، و موسی مجبور شود به تعقیب آن برود و در نتیجه بنی اسرائیل همه عورت او را ببینند، و بدانند که آن سخن تهمت است، و همین طور هم شد، و فهمیدند آنچه می گفتند تهمت بوده، پس این آیه در این باره است که می فرماید: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لا تَکُونُوا کَالَّذِینَ آذَوْا مُوسی ... ﴾. ا

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ قُولُوا قَوْلاً سَديِداً (٧٠) يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ

مستدرک الوسائل، ج ۱، ص ۳۸۶؛ بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۸؛ قصص الانبیاء جزائسری، ص ۲۱۷؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۰۸؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۱۶
 بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۱۲ و ج ۲۳، ص ۳۰۲؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۰۸؛ تفسیر برهان، ح ع، ص ۳۱۶

فَوْزَاْ عَظيماً (٧١)

إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْحِبَالِ فَـأَبَيْنَ أَنْ يَـحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً (٧٢)

لِيُعَدِّبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَ الْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكَاتِ وَ يَتُوبَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (٧٣)

۷۰\_ای کسانی که ایمان آوردهاید، از خداوند بپرهیزید، و سخن حق و صحیح بگوئید.

۷۱\_تا خدا اعمال شما را اصلاح نماید، و گناهانتان را بیامرزد. و هر کس از خدا و رسولش اطاعت کند به تحقیق به رستگاری بزرگی نائل میگردد.

۷۲ همانا ما امانت را بر آسمانها و زمین و کوه ها عرضه داشتیم، از حمل آن خودداری کردند، و از آن ترسیدند، اما انسان حمل آن را پذیرفت، که انسان بسیار ستمکار و نادان بود.

۷۳ ـ (هدف از عرض امانت این بود) که خداوند مردان و زنان منافق، و مردان و زنان منافق، و مردان و زنان مشرک را علباب کند، و خداوند رحمت خودش را بر مردان و زنان مؤمن بفرستد، که خداوند آمرزنده و مهربان است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ سديد به معناي صحيح مي باشد.

ابوبصیر روایت میکند که امام صادق الله در تفسیر این آیه فرمودند: ﴿ وَمَنْ یُطِعِ الله وَ رَسُولَهُ مِنْ ولایة علی و الائمة الله الله و رَسُولَهُ مِنْ فَازَ فَوْزاً عَلَى وَ الائمة الله الله و الله و الله عظیماً و ائمه بعد از آن حضرت علی الله و ائمه بعد از آن حضرت از خداوند و رسول او اطاعت کند به رستگاری عظیمی می رسد.

به خدا سوگند این آیه اینچنین نازل شده است. ا

﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا ﴾ مى فرمايد: مراد از امانت، امامت و امر و نهى مى باشد و دليل بر اينكه مراد از امانت همان امامت است فرمايش خداوند دربارهٔ ائمه المَيْكِمُ مى باشد كه مى فرمايد: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُم أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ ٢ يعنى امامت پس امانت همان امامت مى باشد كه بر آسمانها و زمين و كوه ها عرضه شد و آنها از حمل آن خوددارى نمودند.

مىفرمايد: خوددارى كردند بر اينكه به سوى امامت فرا بخوانند يا اينكه الهلش آن را به دست بگيرد ﴿وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ﴾ يعنى فلانى آن را پذيرفت ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴿ لِيُعَذِّبَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُومِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ كه انسان بسيار ستمكار و نادان بود.هدف از عرض امانت اين بود كه خداوند مردان و زنان منافق، و مردان و زنان مشرك را عذاب كند، و خداوند رحمت خودش را بر مردان و زنان مؤمن بفرستد، كه خداوند آمرزنده و مهربان است. "

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۷۲

۲. نساء، آیهٔ ۵۸

٣. تفسير صافي، ج ع، ص ٧٤؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٥٨؛ تفسير برهان، ج ع، ص ٣٢١



# تفسير سورة سبا



۳۶ – سورهٔ سبا در مکه نازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.



# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَ هُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ (١) يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَ مَا يَعْرُجُ فِيهَا وَ هُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ (٢)

وَ فَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتَبِنَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَ رَبِّي لَتَأْتِيَنَكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لاَيَعْزُبُ عَنْهُ مِثْفَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَ لاَ فِي الْأَرْضِ وَ لاَ أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلاَأَكْبَرُ إِلاَّ فِي كِنَابِ مُبَينِ (٣)

1 حمد و سپاس از برای خداوندیست که آنچه در آسمانها و زمین است از برای اوست، و در آخرت نیز حمد و سپاس برای اوست، و او حکیم و آگاه است.

۲ ـ (خداوند) آنچه را که بر زمین فرو می رود و آنچه را که از آن بیرون می آید را می داند، و آنچه که از آن بالا می رود (نیز می داند)، و مهربان و آمرزنده است.

۳ و کافران گفتند: قیامت به سوی ما نمی آید، بگو: بـلی! بـه پـروردگارم
 سوگند که به سراغ شما خواهد آمد، (خداوند) عالم به غیب است، و بـه

اندازهٔ ذرّه ای در آسمانها و زمین از او پنهان نمی ماند، و نه کمتر از آن و نه بیشتر از آن، مگر آنکه در کتاب مبین آمده است.

﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ \* يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ \* آنچه كه در زمين فرو مىرود و آنچه كه از آسمان يعنى باران فرود مى آيد.

﴿ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ آنچه از نباتات و گياهان از زمين ميرويد.

﴿ وَ مَا يَعُرُجُ فِيهَا ﴾ يعني از اعمال بندكان.

سپس خداوند گفتار ماديون را نقل كرده و مىفرمايد: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَا الله عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي لاَ تَا الله عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَ لاَ فِي الْأَرْضِ وَ لاَ أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَ لاَ أَكْبَرُ إلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ و كافران گفتند: قيامت به سوى ما نمى آيد، بكو: بلى! به پروردگارم سوگند كه به سراغ شما خواهد آمد، (خداوند) عالم به غيب است، و به اندازهٔ ذرّهاى در آسمانها و زمين از او پنهان نمى ماند، و نه كمتر از آن و نه بيشتر از آن، مگر آنكه در كتاب مبين آمده است. ا

هشام از امام صادق الله و ایت می کند که فرمود: اول چیزی که خداوند آفرید قلم بود و به او فرمود: بنویس، پس آن هم آنچه از گذشته اتفاق افتاده بود و آنچه را که در آینده تا روز قیامت اتفاق خواهد افتاد را نوشت. ۲

وَ يَرَى الَّذَبِنَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقُّ وَ يَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطِالْعَزِبِزِ الْحَمِيدِ (٦)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۲۴

بحارلانوار، ج ۵۴، ص ۳۱۶؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۲۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۸۰؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۱۵

وَ قَالَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبَّنُكُمْ إِذَا مُزَّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقِ إِنَّكُمْ لَفَي خَلْقِ جَدبِدٍ (٧)

أَفْتَرَٰىٰ عَلَى اللّٰهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةٌ بَلِ الَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِـالْآخِرَةِ فِـي الْـعَذَابِ وَالضَّلاٰلِ الْبَعيدِ (٨)

۶ و کسانی که به آنها علم داده شده می دانند آنچه که بر تو از جانب پروردگارت نازل شده حق است و به سوی راه خداوند عزیز و حمید هدایت می کند.

۷ و کافران (به تمسخر) گفتند: آیا به مردی راهنمائی کنیم که به شما خبر
 دهد که پس از آنکه مُردید و از هم متلاشی شدید دوباره آفرینشی تازه
 خواهید یافت؟

۸-آیا او به خدا دروغ می بندد یا به دیوانگی مبتلاگشته است؟ بلکه کسانی
 که به آخرت ایمان ندارند (به خدا دروغ می بندند دیوانه هستند) و در
 عذاب و گمراهی دوری هستند.

﴿ وَ يَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُـوَ الْحَقَّ ﴾ مراد از ضمير ﴿ هو ﴾ امير المومنين النَّا است كه رسول خدا عَيَّا الله و آنچه به آن حضرت نازل شده را تصديق نمود، سپس خداوند گفتار زنادقه را نقل كرده و مىفرمايد: ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنْبَثِّكُمْ إِذَا مُزَّقْتُمْ كُلَّ مُعَزَّقٍ ﴾ يعنى مرده و خاك شده بوديم.

﴿إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ تعجب كردند اينكه خداوند آنها را دوباره به عنوان خلق جديدي بياورد.

﴿ أَفْتُرَىٰ عَلَى اللّٰهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةٌ ﴾ كه جنه به معناى مجنون است كه خداوند آنها را رد كرده و مىفرمايد: ﴿ بَلِ الَّذِينَ لاٰ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلَالِ الْبُعِيدِ ﴾ بلکه کسانی که به آخرت ایمان ندارند (به خدا دروغ می بندند و دیوانه هستند) در عذاب و در گمراهی دور هستند.

وَ لَقَدْ آتَیْنَا ذَاوُدَ مِنَٰا فَضُلاً یَا جِبَالُ أَوَّبِي مَعَهُ وَ الطَّیْرَ وَ أَلَنَا لَهُ الْحَدیدَ (۱۰) ۱۰ ـ و به تحقیق ما به داود از سوی خود فیضیلتی دادیم، ای کوه ها و پرندگان با او هم آواز شوید، و آهن را برای او نرم گردانیدیم.

خداوند از داود الله عنى با او تسبيح خداوند را مى گفتند. ﴿ وَ لَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلاً يُسا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ ﴾ يعنى با او تسبيح خداوند را مى گفتند.

﴿ وَ الطَّيْرَ وَ النَّالَهُ الْحَدِيدَ ﴾ هر وقت داود اللَّيْ در بيابان مى رفت زبور را مى خواند، كوه ها و پرندگان و وحوش نيز با او تسبيح مى گفتند، و خداوند مانند شمع آهن را در دستان او نرم نمود بطورى كه هر چه دوست داشت از آن درست مى كرد.

امام صادق النَّالِ می فرماید: در روز سه شنبه دنبال حوائج خود بروید زیرا آن روزی است که خداوند آهن را برای داود النَّلِهِ نرم نمود. ا

أَنِ اعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَ قَدُّرُ فِي السَّرْدِ وَ اعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (١١)

11 \_ (و به او گفتیم:) که (از آهن) زرههایی فراخ و گشاد بساز، و حلقه ها(ی زره را) به اندازه و یک شکل درست کن، و عمل صالح انجام دهید، که من

وسائل الشیعه، ج ۱۱، ص ۳۵۳؛ بحار الانوار، ج ۱۴، ص ۳ و ج ۵۶، ص ۴؛ دعوات راوندی، ص ۲۹۳؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۳۳۶؛ مکارم الاخلاق، ص ۲۴۰؛ مصباح کفعمی، ص ۱۸۳؛ نور الثقلین، ج ۴، ص ۳۱۵؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۸۱؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۲۵

بدانچه انجام میدهید بینا هستم.

﴿ أَنِ اعْمَلْ سَابِغَاتٍ ﴾ سابغات به معناى زره است.

﴿ وَ قَدِّرْ فِي السَّرْدِ ﴾ ميخهائى كه در حلقه هاى زره قرار مى دهند ﴿ وَ اعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ و عمل صالح انجام دهيد، كه من بدانچه انجام مى دهيد بينا هستم. ١

وَ لِسُلَيْمَانَ الرَّيحَ عُدُوُّهَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ وَ أَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْـقِطْرِ وَ مِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَ مَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نَذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعير (١٢)

17 ـ و باد را مسخر سلیمان ساختیم که صبحگاه به اندازهٔ یک ماه و در عصر نیز به اندازهٔ یک ماه را جاری عصر نیز به اندازهٔ یک ماه راه میبرد، و برای او چشمهٔ مس را جاری نمودیم، و گروهی از جنها به اذن پروردگارش در حضور او کار میکردند، و هر کس از آنها از فرمان ما سرپیچی میکرد به او از عذاب آتش سوزان می چشاندیم.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَ رَوْاحُهَا شَهْرٌ ﴾ باد كرسى سليمان را در صبحها و شبها به اندازهٔ مسير يك ماه مىگرداند.

﴿ وَأَسْلُنَّا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ يعنى چشمة مس را براى او جارى ساختيم.

﴿ وَ مِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَ مَنْ يَزِعْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ و گروهی از جنها به اذن پروردگارش در حضور او کار میکردند، و هر کس از آنها از فرمان ما سرپیچی میکرد به او از عذاب آتش سوزان میچشاندیم.

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۲۵

يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَخَارِبِبَ وَ تَسَمَاثُهِلَ وَ جِـفَانٍ كَـالْجَوْابِ وَ قُـدُورٍ رَاسِيَاتِ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْراً وَ قَلَيِلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ (١٣)

1۳ \_ آنها هر چه را که او (سلیمان) می خواست از صعبدها و تسمثالها و ظروف بزرگ مانند حوضها و دیگهای عظیم (که بر زمین کار می گذاشتند و دارای حمل کردن نبود)، (و به آنها گفتیم:) ای آل داود شکر نسمائید، ولی عدهٔ کمی از بندگان من سپاس گزار هستند.

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَ تَمَاثِيلَ ﴾ برروي درختان.

﴿وَجِفْانِ كَالْجَوْابِ ﴾ يعنى «جفون» كه مانند حفره و كاسهٔ بزرگى است. ﴿وَ قُدُورٍ رَاسِيَاتٍ ﴾ كه مراد از راسيات يعنى ثابت و پابرجا هستند سپس مىفرمايد: ﴿اعْمَلُوا آلَ دُاوُدَ شُكُراً ﴾ يعنى اى فرزندان داود شكر كنيد بر آن چيزهائى كه شكرش را بجا نمي آوريد، سپس فرمود: ﴿وَ قَلِيلٌ مِنْ عِبادِيَ الشّكُورُ ﴾ بندههاى كمى اهل شكر و سپاسگذارى هستند. ا

فَلَمَّا قَضَيْنا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا ذَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلاَّ ذَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّتِ الْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهينِ (١٤) خَرَّ تَبَيَّتِ الْجِنُ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهينِ (١٤) ١٤ ـ بس هنگامي كه مرگ را بر او (سليمان) مقرر نموديم، كسى آنها را به مرگ او آگاه نكرد مگر جنبندهٔ زمين (موريانه) كه عصاى او را خورد (و بدن سليمان بعد از يك سال بر روى زمين افتاد) پس هنگامي كه بر روى زمين افتاد جنيان متوجه شدند كه اگر غيب ميدانستند در عذاب و ذلّت خوار كننده اي بقي نمي ماندند.

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٢٢

### وفات حضرت سليمان الطيخ

﴿ فَلَمُّا قَضَيْنًا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا ذَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلا ذَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ ﴾ مى فرمايد: روزى خداوند به سليمان وحى نمود كه مرگ تو فرا رسيده است، آن حضرت به شياطين دستور داده بود كه براى او خانه اى از شيشه و بلور در كنار دريا بسازند، روزى سليمان وارد آن شده و به عصايش تكيه داده و زبور را مى خواند و شياطين نيز در اطراف آن حضرت به او نگاه مى كردند، همانطور كه به اطرافش نگاه مى كرد مردى را در داخل قصرش ديد و از او ترسيد و گفت: تو كيستى؟

گفت: من کسی هستم که رشوه نمی پذیرم و از سلاطین نیز نمی ترسم و جانش را گرفت و او در همان حالت تکیه بر عصا یک سال ماند و جنیان نیز برای او کار می کردند و نمی دانستند که او مرده است تا اینکه خداوند موریانه ای را فرستاد تا عصای حضرت سلیمان را خورد، هنگامی که بر روی زمین افتاد، ﴿فَلَمّا خُرَّ علی وجهه تبینت الانس ان لو کانوا ـای الجن ـیَعُلَمُونَ الْغَیْب ما لَبِثُوا فِی الْعَذَابِ الْمُهِینِ ﴾ انسانها متوجه شدند که اگر جنیان غیب می دانستند این همه سختی و عذاب نمی کشیدند.

که آیه اینطوری نازل شده است.

زیرا انسانها میگفتند که جنیان از عالم غیب خبر دارند، اما هنگامی که سلیمان با صورت بر روی زمین افتاد آنها متوجه شدند که اگر جنیان علم غیب می دانستند یک سال برای او که مرده بود کار نمی کردند به گمان اینکه زنده است.

جنیان از موریانه به خاطر اینکه عصای حضرت سلیمان را خوردند تشکر کردند. هنگامی که سلیمان وفات کرد ابلیس سحری را نوشت و در پشت آن مرقوم داشت که این چیزی است که آصف بن برخیا برای سلیمان بن داود از ذخائر گنجها و علمهای گوناگون نوشته است و سپس آن را در زیر تخت سلیمان گذاشت که بعد از مدتی آن را پیدا کردند که کافران با دیدن آن گفتند: سلیمان با همین سحر و جادو بر ما غلبه یافته بود.

مومنان گفتند: سلیمان کسی جز بندهٔ خدا و نبی الهی نیست و آنچه که انجام می داد همه از جانب خداوند بود. ا

لَقَدْكَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَتَانِ عَنْ يَمبِنٍ وَشِمَالٍ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبَّكُمْ وَ اشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيْبَةٌ وَ رَبِّ غَفُورٌ (١٥)

فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ بَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ وَ أَثْلِ وَشَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلْبِلِ (١٦)

ذٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كُفَّرُوا وَ هَلْ نُجَازِي إِلاَّ الْكَفُورَ (١٧)

وَ جَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَىُ ظَاهِرَةً وَ قَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سيرُوا فيهَا لَيْالِيَ وَ أَيِّاماً آمِنِينَ (١٨)

10 ـ و به تحقیق برای قوم سبأ در محل سکونتشان آیتی بود، دو باغ بزرگ از راست و چپ، (به آنها گفتیم:) از رزق پروردگارتان سخورید و برای او سیاس گزار باشید، شهری طیب و یاکیزه و یروردگاری آمرزنده.

18\_اما آنها (از شکر خدا) روی گردان شدند، پس ما هم سیلی بنیان کُن بر آنها فرستادیم و دو باغ (زیبای) آنها را به دو باغی تبدیل نمودیم که میوهٔ درختانش تلخ و ترش و بد طعم و شوره گز و اندکی درخت سدر گردید.
۱۷ \_این کیفر آنها به خاطر کفرانشان بود، و آیا ما جز کفران کننده را کیفر

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ١٣٩ ؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٢٤؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٣٢٩

#### مىدھيم؟

1۸ ـ و میان آنها و شهرهایی که پر نعمت و برکت قرار داده بودیم، شهرهای آشکاری قرار دادیم، و سفر در میان آنها را متناسب نسمودیم، (و به آنها گفتیم:) شبها و روزها در میان آنها با ایمنی کامل مسافرت کنید.

﴿لَقَدْكَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتُانِ عَنْ يَمِينِ وَشِمَالٍ ﴾ دريمن دريائي بود که سلیمان به لشگریانش حکم کرد که برای قبیلهٔ سبا از دریای یمن نهری بیرون بیاورند که تا بلاد هند جاری باشد. لشگریان سلیمان مطابق حکم او نهری چنین بیرون آوردند و سدی عظیم نیز از سنگ و صاروج بر آن کشیدند و مجارى در آن نهر قرار دادند كه تا اهل سبا بقدر حاجت آب از آنجا به مزارع و باغات خود جاری سازند و این اهل سبا را دو باغ بود یکی در طرف راست بلاد ایشان و دیگری در جانب چپ آن و تا ده روز راه وسعت آن دو باغ بود و چون درختان سایه دار و اشجار پرتمر سر بر سر هم داده شاخها سر بهم آورده بودند و مترددین درین ده روز راه اصلا شعاع آفتاب را نمی دیدند و همه زیر سایه راه میرفتند و با این همه نعمت آن جماعت سر به عصیان و نافرمانی برآورده کفران نعمتهای الهی را نمودند و هر چند بزرگان آن قوم ايشان را منع مىنمودند و از عذاب منتقم حقيقى مىترسانيدند فائدهاى مترتب نمی کردید و ایشان متنبه نمی کشتند پس حق تعالی در مقام استرداد نعمت خود درآمده و موشهای بزرگ بر آن سد که لشگر سلیمان بسته بودند گماشت و آن موشها سنگهای آن سد را در اندک مدتی بیرون کشیده سدی بدان استحکام و استواری را در هم شکستند و چون مانعی در راه آب نماند سیلی عظیم آمده همهٔ سرزمین آنها را خراب کرد و درختان را از بین برد چنانچه خداوند از آن خبر مىدهد ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتُانِ عَـنْ

يَمِينِ وَ شِمَالٍ \_ تا \_سَيْلَ الْعَرِمِ ﴾ مراد از ﴿سيل العرم﴾ يعني سيلي بـزرگ و

﴿ وَ بَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أُكُلِ خَمْطٍ ﴾ كه ﴿خمط ﴾ نموعي درخت خاردار است.

﴿وَأَثْلُ ﴾ نوعي درخت گز شوره زار بدون ميوه است.

﴿وَشَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلِ ذَٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَاكَفَرُوا ـ تا ـ بَارَكْنَا فِيهَا ﴾ و منظور از ﴿فيها﴾ يعنى در مكه.

وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِللَّهِ طَأَيُّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢٠) ۲۰ ـ و به تحقیق ابلیس گمان باطل خود را دربارهٔ آنها محقق یافت که از او پیروی کردند جز گروهی از مومنین

### در روز غدیر ابلیسها به ناله در آمدند

﴿ وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾

ابن سنان از امام صادق الله روايت ميكند كه فرمود: هنگامي كه خداوند به پیامبرش امر نمود که حضرت علی الله الله عنوان امیرالمومنین بر مردم بركزيند همچنانكه مىفرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ ` ای پیامبر آنچه که از جانب پروردگارت بر تو نازل شده ابلاغ کن.

دربارهٔ على التلا در غدير خم كه پيامبر عَلَيْلاً فرمود: «من كنت مولاه فعلى مولاه ؛ هر کس من مولای او هستم پس علی مولای اوست» پس ابلیسها به

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ١٤٣؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٩٠

۲. مائده، أبه ۶۷

نزد ابلیس بزرگ آمده و خاک بر سرشان میریختند. ابلیس به آنها گفت: شما راچه شده است؟

گفتند: این مرد امروز گرهای را بسته که تا روز قیامت قابل باز شدن نیست. ابلیس گفت: چنین نیست که می گوئید در اطراف او کسانی هستند که آن عهد و پیمان را نقض می کنند، پس خداوند بر رسولش این آیه را نازل فرمود: ﴿وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِم وَ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ... ﴾ (

وَمَاكُانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا في شَكِّ وَ رَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ جِفْيظٌ (٢١)

قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الْأَرْضِ وَ مَا لَهُمْ فَيهِمَا مِنْ شِرْكِ وَ مَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ (٢٢) ٢١ ـ و او (شيطان) بر آنها تسلطى نداشت مگر آنكه ايسمان آورن.كان به آخرت را از كسانى كه شك دارند بشناسيم، و پروردگارت نگهبان هـر جيزى است.

۲۲ ـ بگو: کسانی که غیر از خدا (معبود خود میدانید) را میخوانید، آنها ذرّهای در آسمانها و زمین مالک نیستند، و در (آفرینش) آن دو نیز شریک نمی باشند، و نیز یاور و مددکار (در آفرینش) هم نبودهاند.

﴿ وَ مَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانٍ ﴾ كنايه از ابليس است ﴿ إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِّ وَ رَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ مكر آنكه ايمان آورندگان به آخرت را از كساني كه شك دارند بشناسيم، و پروردگارت

بحارالانوار، ج ۶۰، ص ۱۸۵ و ج ۳۷، ص ۱۱۹؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۳۷؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۹۴

نگهبان هر چيزي است.

سپس خداوند براى احتجاج با عبادت كنندگان بتها مى فرمايد: ﴿قُلِ ادْعُوا اللّٰهِ مِنْ دُونِ اللّٰهِ لأَيَمُلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلافِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِما ﴾ كه ضمير در ﴿فيهما ﴾ كنايه از آسمانها و زمين است ﴿مِنْ شِرْكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ ﴾ و در (آفرينش) آن دو نيز شريك نمى باشند، و نيز ياور و مددكار (در آفرينش) هم نبوده اند.

وَلاٰتَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلاَّ لِمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُزَّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَا ذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٣٣)

۲۳ ـ و هیچ شفاعتی نزد او نفعی الدارد مگر برای کسانی که به او اذن داده شده، تا هنگامی که اضطراب از دلهای آنها بر طرف شود، میگویند: پروردگارتان چه فرمود؟ جواب می دهند: حتی را (فرمود) و اوست خدای بلند مرتبهٔ بزرگوار.

﴿ وَلا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ در روز قیامت هیچ یک از پیامبران و رسولان حق شفاعت ندارند مگر آنکه خداوند بر آنها اذن شفاعت دهد جز رسول خدا محمد عَلَی الله که خداوند قبل از روز قیامت بر آن حضرت اذن شفاعت داده است، و شفاعت برای او و برای ائمه از فرزندان او سپس از برای انبیا و پیامبران الله می باشد. ا

ابوالعباس مکبر گوید: که در محضر امام باقر الله شرفیاب بودم که مردی به نام ابوایمن حضور آن جناب آمده گفت: ای ابا جعفر مردم مغرور شده و مدعی هستند که برای امت مرحومه شفاعت پیغمبر اکرم سی الله است،

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٣٤؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٣٩

حضرت سخت متغیر و خشمگین شده بطوری که آثار غضب از چهرهٔ مبارکش هویدا گشت و فرمود: وای بر تو ای اباایمن چگونه فکر می کنند این مردم که مرتکب منکرات شده و شهوات خود را اعمال نموده و هر لقمهٔ حرامی را خورده و دست درازی به اموال و نوامیس دیگران کرده و چشم به شفاعت پیغمبر هم داشته باشند البته باید دانست کسی از اولین و آخرین نیست مگر آنکه محتاج به شفاعت محمد می آن او او می باشند و برای پیغمبر است که از امت خود شفاعت نماید و ما شفاعت شیعیان خود را می نمائیم و آنها هم به شفاعت اهل بیت خود می پردازند بطوری که یک نفر مؤمن می تواند باندازهٔ قبیلهٔ ربیعه و مضر از از پیشگاه پروردگار شفاعت نماید، و مومن باندازهٔ قبیلهٔ ربیعه و مضر از از پیشگاه پروردگار شفاعت نماید، و مومن حتی خادمش را نیز شفاعت کرده و می گوید: خدایا او به من حق خدمت کاری در سرما و گرما دارد. ۲

تعداد قبیلهٔ ربیعه و مضر آن قدر زیاد بود که شفاعت یک نفر مومن را در روز قیامت به آن مثال میزنند، یعنی یک مومن می توانند شمار زیادی که تعدادش را خداوند می داند شفاعت کند.

۲. بحار الانوار، ج ۸، ص ۲۸؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۳۹

پروردگارتان چه میگفت؟ و در پاسخ گفتند: خدا حق را گفت، و او علی و کبیر است. ا

قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَ هُوَ الْفَتَاحُ الْعَلْهِمُ (٢٦)

78 ـ بگو: پروردگار ما همهٔ ما را در یک جا جمع میکند، سپس در بین ما به حق داوری میکند، و او داوری داناست.

﴿قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنا ﴾ بين ما قضاوت كن.

﴿ بِالْحَقِّ وَ هُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ ﴾ كه ﴿ الفتاح العليم ﴾ به معناى «القاضي العليم»

يعنى قضاوت كنندهٔ دانايي است. آ

وَ مُمَا أَرْسَـلْنَاكَ اللّٰكِافَةُ لِلنَّاسِ بَشْهِراً وَ نَـذَيْراً وَ لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٢٨)

۲۸ و ما تو را نفرستادیم مگر برای همهٔ مردم که بشارت دهنده و اندار
 کننده آنها باشی، ولکن بیشتر مردم نمیدانند.

### معنى تبليغ رسالت برتمام مردم ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاُّ كَافَّةً لِلنَّاسِ ﴾

حفص كنانى گويد از عبد الله بن بكير دجانى شنيدم كه مىگفت: امام صادق الله به من فرمود كه: رسول خدا الله بارى همهٔ مردم بشارت دهنده بود، آيا اينطور نيست كه خداوند در كتابش مى فرمايد: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَافَّةً

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ٢٥٩

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٣٥؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٣٤٠؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٩٥

لِلنُّاسِ ﴾ ما تو را برای همهٔ مردم فرستادهایم، برای اهل شرق و غرب و برای اهل آسمانها و زمین از جن و انس، آیا رسالت آن بزرگوار به همهٔ آنها رسیده است؟

عرض كردم: نمىدائم!

فرمود: ای فرزند بکیر، رسول خدا سی از مدینه بیرون نرفت پس چگونه رسالت او به اهل شرق و غرب رسیده است؟

عرض كردم: نمىدانم!

فرمود: کیفیت آن چنین بوده که حق تعالی به جبرئیل امر کرده که جملهٔ زمین را به پری از بال خود برکند و به پیش رسول خدا نگاهدارد، پس جبرئیل همهٔ زمین را در نظر حضرت آورد مانند کف دست مبارک او و بعد از آن، حضرت نظر بر اهل شرق و غرب کرده تبلیغ رسالت خود به هر قومی به زبان آن قوم نمود پس هیچ شهری و روستائی نماند مگر آنکه اهل آن را حضرت بنفس نفیس خود تبلیغ رسالت و شرایع نمود. ا

وَقَالَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا لَنْ نُؤْمِنَ بِهِذَا الْقُرْآنِ وَ لاَ بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَ لَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذَبِنَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذَبِنَ اسْتَكْبَرُوا لَوْ لاَ أَنْتُمْ لَكُنَا مُؤْمِنبِنَ (٣١)

قَالَ اللَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَ نَحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُجْرِمِينَ (٣٢)

وَ قَالَ الَّذَيِنَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذَبِنَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ

بحارالانوار، ج ۱۸، ص ۱۸۸ ؛ مسائل على بن جعفرعائيًا ، ص ۳۳۱ ؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۴۴۱ ؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۳۳۵

نَكُفُرَ بِاللّٰهِ وَ نَجْعَلَ لَهُ أَنَّذَاداً وَ أَسَرُّوا النَّذَامَةَ لَـمَّا رَأَوُا الْـعَذَابَ وَ جَـعَلْنَا الْأَغْلاَلَ في أَعْنَاقِ اللَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ يُجْزَوْنَ إِلاَّ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ (٣٣) وَ مَا أَرْسَلْنَا في قَرْيَةٍ مِنْ نَذَبِرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ (٣٤) وَ قَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَ أَوْلاٰداً وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ (٣۵)

قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُالرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَيَعْلَمُونَ (٣٦) وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَ لاَ أَوْلاَدُكُمْ بِالنَّي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَىٰ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صالِحاً فَأُولِٰذِكَ لَـهُمْ جَزْاءُ الضَّعْفِ بِـمَا عَـمِلُوا وَ هُـمْ فِـي الْـغُرُفَاتِ آمِنُونَ (٣٧)

۳۱ ـ و کافران گفتند: ما هرگز به این قرآن و به کتابهایی که پیش از این بوده ایسمان نخواهسیم آورد. و اگر (دوزی که) بسبینی ستمکاران در پسشگاه پروردگارشان نگه داشته شدهاند و با همدیگر به مجادله بر خواستهاند، مستضعان به مستکبران میگویند: اگر شماها نبودید ما از ایمان آورندگان بودیم.

۳۲ مستکبران به مستضعفان جواب میدهند: آیا ما شما را از هدایت باز
 داشتیم بعد از آنکه به سراغتان آمد؟ بلکه شما خود مجرم بودید.

۳۳ و مستضعفان به مستکبران میگویند: بلکه مکر و حیلههای شب و روز شما بود که پیوسته به ما دستور می دادید که به خداوند کافر شویم، و برای او شریکانی بگیریم. و چون عذاب قیامت را دیدند پشیمانی خود را پنهان می دارند، و ما زنجیرهایی را در گردن کافران قرار می دهیم، آیا جزایی به غیر از آنچه که انجام دادهاند دارند؟

۳۴ ـ و ما هیچ رسول انذار دهندهای را در شهری نفرستادیم مگر اینکه مرفهان گفتند: همانا ما برای آنچه که فرستاده شدهای کافریم. ۳۵\_و گفتند: اموال و فرزندان ما زیاد است، ما از عذاب شدگان نخواهیم بود.

۳۶\_ بگو: همانا پروردگارم رزق و روزی را برای هر کسی که بخواهد گسترش میدهد و یا تنگ میگیرد، ولکن بیشتر مردم نمیدانند.

۳۷\_و اموال و فرزندانتان شما را به ما نزدیک نمیکنند، مگر کسانی که ایمان بیاورند و عمل صالح انجام دهند (که با ایس عمل به ما نزدیک می شوند)، پس به آنها پاداشی مضاعف در برابر اعمالی که انجام دادهاند دارند، و آنها در غرفههای (بهشتی) در امن و امان هستند.

خداوند براى پيامبرش گفتار كافران از قريش و ديگران را نـقل كـرده و مىفرمايد: ﴿وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ نُؤْمِنَ بِهَدَا الْقُرْآنِ وَ لاَ بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ از كتاب پيامبران.

﴿ وَ لَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُونَ عَنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ الْـقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكُبْرُوا ﴾ و آنها بزرگانشان بودند.

﴿ لَوْ لا أَنْتُمْ لَكُنَّا مُولِمِنِينَ ﴿ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكُبْرُوا لِـلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَ نَـحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَن الْهُدىٰ ﴾ كه آن بيان است.

﴿ بَلْ كُنْتُمْ مُجْرِمِينَ ﴾ بلكه شماها مجرم بوديد.

سپس مى فرمايد: ﴿ الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ ﴾ يعنى شب و روز مكر و حيله مى كرديد.

﴿ وَ أَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمُّا رَأُوا الْعَذَابَ ﴾

معصوم التَّالِ می فرماید: وقتی که ولی خدا را می بینند که در چه ناز و نعمت است، و خود در آتش دو زخند، ندامت خود را پنهان می دارند.

شخصى پرسيد: اى فرزند رسول خدا اين پوشاندن ندامت چه فايدهاى به

حال آنان دارد، به اینکه در عذابند؟

فرمود: از شماتت دشمنان کراهت دارند. <sup>۱</sup>

سپس با مال و ثروتشان بر خداوند فخر فروخته و گفتند: ﴿نَحْنُ أَكْثَرُ أَمُوالاً وَأَوْلاٰداً وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ اموال و فرزندان ما زياد است، و ما از عذاب شدگان نخواهيم بود.

پس خداوند آنها را رد کرده و می فرماید: ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي یَبِسُطُ الرِّزْقَ لِمِنْ يَشَاءُ وَ یَقْدِرُ وَ لَکِنَّ أَکْثَرَ النَّاسِ لا یَعْلَمُونَ ﴿ وَ مَا أَمْوَالُکُمْ وَ لا أَوْلادُکُمْ بِالَّتِي يَشَاءُ وَ یَقْدِرُ وَ لَکِنَّ أَکْثَرَ النَّاسِ لا یَعْلَمُونَ ﴿ وَ مَا أَمْوَالُکُمْ وَ لا أَوْلادُکُمْ بِالَّتِي تَقُرِّبُکُمْ عِنْدَنَا زُلْفیٰ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحاً ﴾ بگو: همانا پروردگارم رزق و روزی را برای هر کسی که بخواهد گسترش می دهد و یا تنگ می گیرد، و لکن بیشتر مردم نمی دانند. و اموال و فرزندانتان شما را به ما نزدیک نمی کنند، مگر کسانی که ایمان بیاورند و عمل صالح انجام دهند که با این عمل به ما نزدیک می شوند.

روایت شده که مردی در نزد امام صادق الله سخن از توانگران و شرو تمندان کرده و از ایشان بد گفت، امام صادق الله فرمود: ساکت باش توانگر اگر صله رحم کند، و به برادران خود نیکی نماید، خدای تعالی اجر این عمل را به او دو چندان می دهد، به خاطر اینکه هم نیکی کرده، و هم فریب دنیای خود را نخورده، هم چنان که قرآن کریم نیز فرموده: ﴿وَ مَا أَمْ وَالْكُمُ وَلَا أَوْلا دُكُم بِاللّهِ مَا نَدْ فَالْ مَا اللّه مَا اللّه مَا الله الله و الله ما نزدیک سازند، مگر کسی را که ایمان به خدا آورد، و عمل شما را به درگاه ما نزدیک سازند، مگر کسی را که ایمان به خدا آورد، و عمل

بحار الانوار، ج ٨، ص ۲۹۴ ؛ نور الثقلين، ج ۴، ص ۳۳۵ ؛ تفسير صافى، ج ۶. ص ۹۸ ؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۳۴۲

صالح انجام دهد، که چنین کسانی پاداششان در برابر اعمالی که کردهاند، دوچندان خواهد بود، و در غرفههای ایمن خواهند زیست. ا

قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُالرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ يَقْدِرُ لَهُ وَ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَ هُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ (٣٩)

وَ يَــوْمَ يَـحْشُرُهُمْ جَـمبِعاً ثُـمَّ يَـقُولُ لِـلْمَلاٰئِكَةِ أَ هٰـؤُلاٰءِ إِيّٰـاكُـمْ كَـانُوا يَعْبُدُونَ (۴۰)

قْالُوا سُبْحْانَكَ أَنْتَ وَلِيُتْنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِـهِمْ مُؤْمِنُونَ (۴۱)

۳۹ بگو: همانا پروردگارم رزق هر کدام از بندگانش را که بخواهد گسترش می دهد و برای هر کسی که پخواهد تنگ می گرداند، و شما هر چه (در راه خدا) انفاق کنید عوض آن را می دهد، و او بهترین روزی دهندگان است.

۴۰ (و بیاد بیاور) روزی که همهٔ آنها محشور میشوند، سپس به فرشتگان
 میگوید: آیا اینها گروه شما را پرستش میکردند.

۴۱ می گویند: پاک و منزهی تو، ولی ما تنها تو هستی نه آنها، بلکه آنها جن را می پرستیدند، و بیشترشان به آنها ایمان داشتند.

## ﴿ وَ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَ هُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾

حریز از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: همانا خداوند تبارک و تعالی امرش را در هر شب جمعه از اول شب و در شبهای دیگر در یک سوم آخر شب به سوی آسمان دنیا فرو می فرستد که در پیشاپش آن ملکی ندا

وسائل الشیعه، ج ۹، ص ۴۷۶؛ مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۱۹؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۲؛ نورالثقلین، ج ۲، ص ۳۳۸؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۳

می کند آیا توبه کننده ای است که خداوند توبه اش را بپذیرد؟ آیا استغفار کننده ای است تا خداوند او را بیامرزد؟ آیا درخواست کننده ای است تا درخواستش برآورده شود؟ پروردگارا بر هر انفاق کننده بیشتر از آنش اعطا نما و بر هر منع کننده ای مالش را از بین برده و تلف نما، تا اینکه فجر طلوع می کند، پس زمانی که فجر طلوع می کند آن ملک به امر پروردگار به سوی عرش برمی گردد و ارزاق بین بندگان تقسیم می شود، سپس امام این به فضیل فرمود: ای فضیل بهرهٔ تو از آن همان مقدار است که خداوند می فرماید: ﴿ وَ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ یُخْلِفُهُ وَ هُوَ خَیْرُ الرُّازِقِینَ ﴾ و شما هر چه در راه خدا انفاق کنید عوض آن را می دهد، و او بهترین روزی دهندگان است. ا

﴿ وَ يَوْمَ يَحْشُرُهُمُ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلائِكَةِ أَهْوُلا ءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴾ وبياد بياور روزى كه همهٔ آنها محشور ميشوند، سپس به فرشتگان ميگويد: آيا اينها گروه شما را پرستش ميكردند.

پس ملائكه مىگويند: ﴿سُبُحٰانَكَ أَنْتَ وَلِيَّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ پاك و منزهى تو، ولى ما تنها تو هستى نه آنها، بلكه آنها جنّ را مىپرستيدند، و بيشترشان به آنها ايمان داشتند. ٢

وَكَذَّبَ الَّذَبِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ مَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلي فَكَيْفَ كَانَ نَكبِرِ (۴۵)

40 ـ و کسانی که قبل از آنها بودند (پیامبرانشان را) تکذیب کردند، و در حالی که اینها به یک دهم آنچه که به آنها (از مال و مقام) دادیم نمی رسند،

۱. بحارالانوار، ج ۸۴ ص ۱۶۴

٢. بحارالانوار، ج ٩٣، ص ١١٧ ؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ٣٤٤؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٣٩

پس رسولانم را تکذیب کردند، پس مجازات من نسبت به آنها چگونه بود.

هاشم بن عمار دربارهٔ آیهٔ ﴿وَکَذَّبَ الَّذِینَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ مَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا

آتَیْنَاهُمْ فَکَذَّبُوا رُسُلِي فَکَیْفَ کَانَ نکیرِ ﴾ روایت میکند که معصوم الیا فرمود:

آنها کسانی بودند که رسولانشان را تکذیب کردند و آنچه به رسولان آنها

دادیم به یک دهم آنچه که به محمد و آل او داده ایم نمی رسد. ا

قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِبدٌ (۴۷)

۴۷ ـ بگو: آنچه اجر و مزد از شما خواستهام برای شماست، همانا اجـر و

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۰۶ و ج ۲۶، ص ۲۷۱؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۴۱؛ تفسیر صافی.
 ج ۶، ص ۱۰۵؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۴

۲. بحار الانوار، ج ۳۶، ص ۱۴۳؛ تفسیر فرات کوفی، ص ۳۴۵؛ تباویل الآیات الظاهره، ص ۴۶۷؛ کافی، ج ۱، ص ۴۲۰؛ نور الثقلین، ج ۴، ص ۳۴۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۰۵

پاداش من بر خداوند است، و او بر هر چیزی شاهد است.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النیلاند در ذیل آیه ﴿قُلْ مَا سَلَّتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ فرمود: که رسول خدا تَنَالَهُ أَنْ قوم خود خواست که خویشان او را دوست بدارند، و آزار و اذیت نکنند، لذا این آیه نازل شد که همین اجر و مزد نیز به نفع شماست، و ثوابش عاید خودتان می شود. ا

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُوا فَلاْ فَوْتَ وَ أُخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَربِبٍ (۵۱) وَ فَالُوا آمَنَا بِهِ وَ أَنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعبدٍ (۵۲) وَ قَدْ كَفَرُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ وَ يَقِّذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِنْ مَكَانٍ بَعبدِ (۵۳) وَ حَبِلَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كُما فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَي شَكِّ مُربِبٍ (۵۴)

۵۱ و اگر ببینی زمانی که ناله شان بلند است اما نمی توانند (از عذاب الهی)
 فرار کنند، و از جای نزدیکی گرفته می شوند.

۵۲ و می گویند: به حق ایمان آوردیم. و از این مکان دور (قیامت) چگونه می توانند به آن (ایمان آوردن) دسترسی پیدا کنند.

۵۳\_و به تحقیق قبل از این به آن کافر شدند، و از جایی دور و غایبانه نسبت ناروا می دادند.

۵۴\_و (امروز) میان آنها و خواسته هایشان جدایی افتاد، همچنانکه قبل از این به عقیده های آنها عمل شد، همانا که آنها در شک و تردید بودند.

بحارالانوار، ج ۲۳، ص ۲۳۶؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۰۶؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۴۲

#### ظهور حضرت قائمك

﴿ وَ لَوْ تَرِي إِذْ فَزِعُوا فَلا فَوْتَ ﴾

ابو خالد كابلى روايت كرد كه امام ابى جعفر علي فرمود: به خدا سوكند، كويا همين الآن مى بينم قائم الله راكه به حجر تكيه داده است، آن گاه مردم را در رعایت حقش به خدا سو گندمی دهد، و آن گاه می فرماید: ای مردم! هر کس با من در باره خدا محاجه كند، من أولى به خدا هستم، اى مردم هر كس با من در باره آدم محاجه کند، من اولی و نزدیکتر از سایرین به آدم هستم، ای مردم هر کس با من در باره نوح محاجه کند، من از هر کس دیگر اُولی به نوحم، ای مردم هر کس با من در باره ابراهیم سخن گوید، و احتجاج کند، من خود از هر کس دیگر نزدیکتر به ابراهیمم ای مردم هر کس با من در باره موسی محاجه کند، من خود أولى به موسى هستم، اى مردم هر كس با من در خصوص عیسی محاجه کند و آن جناب را به رخ من بکشد، من خود از هر کس دیگر نزدیکتر به عیسی هستم، ای مردم هر کس با من در خصوص محمد تَهَا الله محاجه كند من خود از هر كس ديگر به محمد عَلَيْنَ نزديكتر و اولايم، اي مردم هر کس با من در خصوص کتاب خدا محاجه کند، من از هر کس دیگر به کتاب خدا نزدیکترم، آن گاه به مقام ابراهیم می آید، و در آنجا دو رکعت نماز می خواند، و با سوگند به خدا حق خود را بیان می کند. ا

سپس امام ابى جعفر عليه فرمود: اوست به خدا سوگند مضطر در آيه شريفه: ﴿ أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعْاهُ وَ يَكُثِفُ السُّوءَ وَ يَجَعُلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ ﴾ آ و اولين كسى كه با او بيعت كند، جبرئيل، و سپس سيصد و سيزده

۱. تفسیر عیاشی، ج ۲، ص ۵۶

نمل، آیهٔ ۶۲؛ یا کسی که دعای مضطر را اجابت میکند و گرفتاریشان را بر طرف میکند و شما را جانشینان زمین قرار میدهد.

نفرند، و این عده هر کدام بتوانند، راه افتاده، خود را به وی برسانند، که میرسانند، و هر یک به این صورت به وی نرسند، در رختخوابشان ناپدید میشوند، و منظور امیرالمؤمنین الله از عبارت «هم المفقودون عن فرشهم ایشان از رختخواب مفقود میشوند» همین است، و نیز منظور از آیه فاست بقوا الخیرات آین ما تکونوا یأت بِکم الله جمیعا الله بس در عمل به خیرات سبقت جویید، که هر جا باشید خدا همگی تان را می آورد همین است و فرمود: منظور از خیرات، ولایت و محبت اهل بیت الهی است. هم چنان که در جایی دیگر فرمود: ﴿وَ لَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ﴾ اگر عذاب را از دیگر فرمود: ﴿وَ لَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ﴾ اگر عذاب را از ایشان تا مدت کمی تاخیر اندازیم.

منظور از امت معدوده اصحاب قائم الله است که در عرض یک ساعت همه یک جا جمع می شوند. وقتی قائم الله به سر زمین «بیداء» برسد، لشکر سفیان در برابرش صف آرایی می کند، پس خدای عز و جل زمین را دستور می دهد، تا پاهای ایشان را در خود فرو ببرد، و بگیرد، و درباره همین مورد است، که خدای عز و جل می فرماید: ﴿ وَ لَوْ تَرِی ٰ إِذْ فَزِعُوا فَلاْ فَوْتَ وَ أُخِذُوا مِنْ مَكُ انٍ خَدای عز و جل می فرماید: ﴿ وَ لَوْ تَری ٰ إِذْ فَزِعُوا فَلاْ فَوْتَ وَ أُخِذُوا مِنْ مَكُ انٍ قَرِیبٍ \* وَ قَالُوا آمَنُا بِهِ \* یعنی می گویند: اینک ما به قائم آل محمد الها المان آورده ایم.

﴿ وَ أَنِّي لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ \_ تا \_ وَ حِيلَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ مَا يَشْـ تَهُونَ ﴾ يعني بين آنان و عذاب نشدن، حائل ايجاد مي شود.

﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبل ﴾ يعنى آنهايى كه قبل از ايشان مكذبين بودند، و هلاك شدند ﴿ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكٍّ مُرِيبٍ ﴾ همچنانكه قبل از اين با هم

بقره، آیهٔ ۱۴۸؛ پس به سوی خیرات و نیکیها بشتابید، که هر کجا باشید خداوند همهٔ شما را حاضر میکند.

۲. هود، آیهٔ ۸؛ و اگر مجازات را تا زمان محدودی از أنها به تاخیر اندازیم.

عقیدههای آنها عمل شد، همانا که آنها در شک و تردید بودند. ا

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر النَّالِا در معناى آيه ﴿ وَ لَوْ تَسرىٰ إِذْ فَزِعُوا ﴾ فرمود: صداكه از آسمان مى آيد.

﴿ وَ أَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ از زير پاهايشان به سوى زمين كشيده عيشوند. ٢

ابوحمزه گوید از امام باقر الله لا دربارهٔ آیهٔ ﴿وَ أَنَّی لَهُمُ التَّنَّاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِیدٍ ﴾ سؤال کردم فرمود: آنها هدایت را از طریقی جستجو میکنند که بدان نمی رسند که اگر از مسیرش آن را طلب میکردند به راحتی و آسانی بدان دست می یافتند."

مرز تحقیق تکام پوز برعادی اسدای

بحار الانوار، ج ۵۲، ص ۳۱۵؛ نور الثقلین، ج ۴، ص ۳۴۳؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۷
 تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۰۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۸

٣. تفسير برهان ٧ج ع، ص ٣٤٨؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٤٢؛ تفسير صافي، ج ع، ص ١٠٨



# تفسير سورة فاطر



۳۵ – سـورهٔ فـاطر در مکـه

نازل شده و دارای ٤٥ آيـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاَئِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَنْنَىٰ وَ ثُلاَثَ وَ رُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدْبِرٌ (١) مَنْنَىٰ وَ ثُلاثَ وَ رُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدْبِرٌ (١) ١ ـ حمد و سپاس خداولديست كه آفريننده آسمانها و زمين است، و فرشتگان را رسولاني قرار داد داراي بالهاي دوگانه و سهگانه و چهارگانه آنچه كه ميخواهد در آفرينش ميافزايد، همانا خداوند بر هر چيزي تواناست.

﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاَثِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنىٰ وَثُلاثَ وَ رُبَاعَ﴾

امام صادق الله فرمود: خداوند ملائکه را مختلف خلق کرد، پیامبر اله جبرئیل را دید که ششصد بال داشت، و بر ساق پایش دری بود چون قطره شبنمی که روی گیاهان می افتد. آن قدر بزرگ بود که بین آسمان و زمین را پر می کرد.

و نیز فرمود: هر گاه خدای عز و جل به میکائیل دستور دهد به زمین هبوط کند، یک پایش روی زمین هفتم، و پای دیگرش روی آسمان هفتم قرار خواهد گرفت، و نیز خداوند متعال فرشتگانی دارد که نیمی از آنها از یخ، و نیم دیگرشان از آتش است، و ذکرشان این است که: «یا مؤلفا بین البرد و النار ثبت قلوبنا علی طاعتک ؛ ای خدایی که بین یخ و آتش الفت افکندی، دلهای ما را بر طاعتت ثابت بدار».

فرمود: خداوند ملکی دارد فاصلهٔ ما بین گوش او تا چشمش به اندازهٔ پانصد سال پرواز پرنده است. ملائکه نه آب و غذا میخورند و نه نکاح دارند همانا به نسیم عرش تامین میگردند، یک گروه از ملائکه تا روز قیامت در حال رکوع هستند و گروهی نیز هستند که تا روز قیامت در حال سجده میباشند.

امام صادق الله فرمود که رسول خدا م الله فرمودند: خداوند هیچ چیزی را به تعداد و کثرت ملائکه نیافریده است، در هر روز و یا در هر شب هفتاد هزار ملائکه به سوی زمین می آیند و خانهٔ خدا را طواف می کنند سپس به زیارت رسول خدا م الله و بعد به زیارت امیرالمومنین الله آمده و سلام می کنند و سپس به زیارت امام حسین الله می آیند و در آنجا می مانند، و در هنگام سحر به سوی آسمان بر می گردند و دیگر هرگز روی زمین بر نمی گردند. ا

امام باقر الله فرمود: همانا خداوند اسرافیل و جبرائیل و میکائیل را از یک تسبیح خلق کرده است و برای آنها گوش و چشم و عقل نیکو و سرعت فهم قرار داده است. ۲

#### فرمايش حضرت على إلى دربارة صفت ملائكه

امير المؤمنين الراف خلقت ملائكه فرموده: خدايا ملائكه را آفريدى،

١. بحارالانوار، ج ٥٤. ص ١٧٤

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۴۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۱۴

و در آسمانت جای دادی، ملائکهای که نه در آنان سستی هست و نه غفلت، و نه در ایشان معصیتی مفهوم دارد. آری آنها عالمترین خلق تو به تو هستند و ترسنده ترین خلق تو از تواند، و مقرب ترین خلق تو به تواند، و عامل ترین خلق تو به فرمان تواند، نه خواب بر دیدگان ایشان مسلط می شود، و نه در عقلشان سهوی پیدا می شود، و نه خستگی بدنها، ایشان نه در پشت پدران جای میگیرند، و نه در رحم مادران، و نه خلقتشان از ماء مهین است، بلکه تو ای خدا ایشان را به نوعی دیگر ایجاد کردهای، و در آسمانهایت منزل دادی، و با جای دادنت در جوار خود اکرامشان کردهای، و بر وحی خود امین ساختی، و آفات را از ایشان دور کردی، و از بلاها محافظتشان فرمودی، و از گناهان پاکشان ساختی، اگر قوت تو نبود خود قوی نمی شدند، و اگر تثبیت تو نبود خودشان ثابت قدم نمی گشتند، و اگر رحمت تو نبود اطاعت تو نمی کردند، و اگر تو نبودی آنها هم نبودند.

لیکن اگر آنها که این همه نزد تو مقام دارند، و تو را اطاعت میکنند و نزدت دارای منزلتند، و غفلتشان از امر تو اندک است، آنچه را که از تو بر ایشان پوشیده مانده مشاهده میکردند، و آن عظمت را که تا کنون از تو پی نبردهاند پی میبردند، قطعا عبادت و عمل خود را کوچک میشمردند، و نفس خود را به ملامت میگرفتند، و میدانستند که تو را آن طور که باید عبادت نکردند. منزهی تو که خالقی و معبودی، رفتارت با مخلوقانت چقدر نیکو است. ا

مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَ مَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ

بحارالانوار، ج ۵۶، ص ۱۷۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۳ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۵۰ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۱۵

### بَعْدِهِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢)

۲ خداوند در هر رحمتی را به روی مردم بگشاید هیچ کسی نمی تواند. جلوی آن را بگیرد، و جلوی هر آنچه را که بگیرد هیچ کسی نمی تواند به غیر از او آن را بفرستد، و او عزیز و حکیم است.

أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلاْ تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ جُسَرَاتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٨) وَ اللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتَشْيِرُ سَحْاباً فَسُقْنَاهُ إِلىٰ بَلَدٍ مَيَّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذْلِكَ لِلنَّشُورُ (٩)

۸- آیا کسی که عمل زشتش برای او زیبا جلوه داده شده و آن را نیکو می بیند (همانند شخص نیکوکار واقعی است)؟ پس خداوند هر کسی را که بخواهد گمراه و هر کسی را هم که خواست هدایت میکند، پس جانت را به خاطر آنها از شدت غم و حسرت از دست مده، همانا خداوند به آنچه که آنها انجام می دهند آگاه است.

۹\_و خداوند آن کسی است که بادها را فرستاد که ابرها را به حرکت در بیاورند، پس ما آن ابرها را به سرزمینهای مُرده میرانیم و (به وسیلهٔ باران آن ابرها) زمینهای مُرده را زنده میکنیم؛ رستاخیز (مردگان) ایس چنین است.

وسائل الیشعه، ج ۲۱، ص ۹؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۲۹۸؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۴ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۵۰

هاشم بن عمار دربارهٔ آیهٔ ﴿ أَفَمَنْ زُیِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَ آهُ حَسَناً فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلا تَذْهَبْ نَفْسُکَ عَلَيْهِمْ حَسَرًاتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِـمَا يَصْنَعُونَ ﴾ روايت مىكندكه اين آيه دربارهٔ زريق و حبتر ا نازل شده است. آ

سپس خداوند عز و جل با زنادقه و مادى پرستان احتجاج نموده و مىفرمايد: ﴿اللّٰهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيِّتٍ ﴾ سرزمين مرده آن است كه هيچ گياهي در آن نيست.

﴿ فَأَحْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ يعنى به وسيلة باران زمين را زنده مىكنيم ﴿ كَذَٰلِكَ النُّشُورُ ﴾ رستاخيز (مردگان) اين چنين است. ٣

مَنْ كَانَ يُربِدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً إِلَــْيهِ يَـصْعَدُ الْكَـلِمُ الطَّـيَّبُ وَ الْـعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذَبِنَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ وَ مَكْرُ أُولَٰئِكَ هُوَ يَبُورُ (١٠)

۱۰ ـ هر کس که طالب عزت است (باید از خداوند بخواهد) که همهٔ عزت از برای خداست، کلمات پاکیزه به سوی او صعود میکند، و عمل صالح به سوی او بالا می رود، و کسانی که نقشه های زشت میکشند برای آنها عذاب شدیدی است، و مکر (نقشهٔ) آنها نابود می شود.

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ كلمة اخلاص و اقرار به آن چه كه از جانب خداوند آمده از واجبات است و ولايت عمل صالح را به سوى خداوند بالا مى برد.

۱. زریق بمعنی کور دل است و حبتر بمعنی روباه ؛ که با روباه بازی و مکر و حیله حق امیرالمؤمنین علیه این و اهل بیت طبیین و طاهرین سلام الله علیهم اجمعین را غصب نمودند.
 ۲. بحارالانوار، ج ۳۰، ص ۱۵۳ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۵۱ ؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۵
 ۳. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۶

امام صادق الله على فرمايد: منظور از ﴿الكلم الطيب ﴾ گفتن شخص مومن «لا إله إلا الله محمد رسول الله على ولي الله و خليفة رسول الله » مى باشد. و فرمود: عمل صالح اعتقاد داشتن به وسيلهٔ قلب است به اينكه آن حق از جانب پروردگار عالميان است و هيچ شكى در آن نيست. ا

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله فرمود که رسول خدا الله فرمودند: برای هر سخنی مصداقی از عمل است که یا آن را تصدیق می کند و یا تکذیب، پس وقتی انسان سخنی بگوید و با عمل خود سخن خود را تصدیق کند، یعنی به گفته خود عمل کند، آن عمل گفتار او را به سوی خدا بالا می برد، و اگر عملش مخالف گفتارش باشد، گفتارش را نیز روی عمل خبیشش گذاشته، در آتش می اندازند. ۲

وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْواجاً وَ مَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلاَتَضَعُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ وَ مَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَ لاَ يُنْقَصُ مِنْ عُمْرِهِ إِلاَّ في كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسيرُ (١١)

11 ـ و خداوند شما را از خاک آفرید، سپس از نطفه، سپس شما را زوج (زن و مرد) قرار داد، و هیچ زنی باردار نمی شود و بارش را به زمین نمی گذارد مگر به علم اوست، و هیچ کسی عمر طولانی نمی کنا یا از عمرش کم نمی گردد مگر آنکه در کتاب (علم الهی) ثبت است، و همانااین کار بر خداوند آسان است.

﴿ وَ مَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَ لا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ ﴾ يعنى در كتاب

١. بحارالانوار، ج ۶۶، ص ۶۴

۲. بحارالانوار، ج ۶۶، ص ۶۴؛ تفسير صافي، ج ۶، ص ۱۲۰؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۳۵۲

مینویسد که عمر چه کسانی را باید کم کند و یا زیاد، و این رد منکرین بداء است. ۱

وَ مَا يَشْتَوِي الْبَحْزَانِ هَلَا عَذْبٌ فَرَاتٌ سَائِغٌ شَرَائِهُ وَ هَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَ مِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيًّا وَ تَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَ تَرَى الْـفُلْكَ فَهِهِ مَوْاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢)

1۲ ـ و هرگز دو دریا مساوی نیستند، این یکی آبش شیرین و گوارا و نوشیدنش دلچسب و آن یکی شور و تلخ ؛ ولی از هر کدام گوشت تر و تازه میخورید، و زیورهایی (لؤلؤ و مرجان) از آن استخراج کرده میپوشید، کشتیها را در آن میپینی که آبها را میشکافد (و به جلو میرود) تا از فضل الهی بهرهمند گردد، و شاید که شکر گزار (نعمتهای الهی) باشید.

ابى الجارود روايت مى كندكه المام باقر مائل در ذيل آيه ﴿ وَ مَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَ هَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ ﴾ فرمودند: مراد از اجاج تلخى است.

﴿ وَ تَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوا خِرَ ﴾ كشتى به وسيلة باد جلو و عقب مىرود. ٢

يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِبِنَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ (١٣)

۱۳ ـاو شب را در روز و ررز را در شب داخل میکند، و خورشید و ماه را

ا. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۹؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۵۴
 ۲. نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۵۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۶۰

مسخّر کرده که هر یک به مدت صعینی در حرکت می باشند، ایس است خداوند پروردگار شما، حکومت از برای اوست، و کسانی را که به غیر از او می خوانید به اندازهٔ یوست نازک روی هستهٔ خرما مالک نیستند.

﴿ وَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ كلمه ﴿قطمير ﴾ به معناى پوست نازكى است كه روى هسته خرما كشيده شده است.

إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَ لَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَ لاَ يُنَبَّنُكَ مِثْلُ خَبير (١٤)

1۴\_ اگر آنها را بخوانید صدای شما را نمی شنوند، و اگر بشنوند نمی توانند جواب شما را بدهند، و روز قیامت شرک شما را منکر می شوند، و هیچ کس مانند خبیر (خداوند دانا و آگاه) شما را آگاه نمی کند.

خداوند سپس با بت پرستان آحتجاج کرده و می فرماید: ﴿إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعْاءَكُمْ وَ لَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ \_ تا \_بِشِرْكِكُمْ \* يـعنى در روز قيامت شرك شما را كه آنها را به خدائى گرفته بوديد منكر مى شوند و از پرستش شما تبرى جسته و ابراز تنفر مى كنند.

وَلاٰتَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ وَ إِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لاَ يُحْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِىٰ إِنَّمَا تُنْذِرُ اللَّذِبِنَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَ أَقَامُوا الصَّلاٰةَ وَ مَنْ تَزَكّٰى فَإِنَّمَا يَتَزَكّٰى لِنَفْسِهِ وَ إِلَى اللّهِ الْمَصِيرُ (١٨)

۱۸ ـ و هیچ شخص گناه کاری بار گناه دیگری را به دوش نمیگیرد، و اگر شخص سنگینباری کسی را برای بردن بار گناهش بخواند چیزی از بارش را بر نمی دارند، و اگر چه از خویشان باشند ؛ همانا تو فقط می توانی کسانی

را انذار کنی که در پنهانی از پروردگارشان می ترسند، و نماز به پا می دارند؛ و هر کس پاکیزه باشد همانا نتیجه اش به خود او بر میگردد، و بازگشت همه به سوی خداست.

﴿ وَ لَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ يعنى هيچ كس بار گناه كس ديگرى را بـر دوش نمىگيرد.

﴿ وَ إِنْ تَدْعُ مُثْقَلَةً إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَ لَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ يعنى كناه كسى را كس ديگرى بر دوش خود حمل نمىكند مكر كسى كه به كناهى امر كند كه در اين صورت آمر و مامور گناهكار هستند.

> وَ مَا يَشْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِينُ (١٩) وَ لاَ الظُّلُمَاتُ وَ لاَ النُّورُ (٢٠) وَ لاَ الظُّلُ وَ لاَ الْحَرُورُ (٢٩)

وَ مَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَ لاَ الْأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَ مَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْقُبُورِ (٢٢)

۱۹\_و هرگز کور و بینا مساوی نیستند ؛

۲۰ ـ و نه تاریکیها و روشنائی؛

۲۱\_و نه سایه و (محیط) سوزان ؛

۲۲ ـ و هرگز زندگان و مُردگان با هم مساوی نیستند. همانا خداوند سخنانش را به گوش هر کسی که بخواهد می رساند، و تو نمی توانی (سخن خود را به گوش) کسانی که در قبرها هستند (مرده اند) برسانی.

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَ الْبَصِيرُ ﴾ مثلى است كه خداوند از براى مومن و كافر زده است.

﴿ وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَ لاَ النُّورُ \* وَلاَ الظِّلُّ وَلاَ الْحَرُورُ ﴾ كه مراد از «ظل» انسان و

مراد از «حرور» چهارپایان هستند.

﴿ وَ مَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَ لاَ الْأَمْوَاتُ ﴾ و هركز زندگان و مردكان با هم

سپس فرمود: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَ مَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ ﴾ اين كافران از تو چيزى را نمى شنوند و بدان عمل نمى كنند همچنانكه مردگان در قبرها نشنيده و عمل نمى كنند.

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَ نَدَيِراً وَ إِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاَ فَيِهَا نَذَيِرٌ (٢۴) وَ إِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْكَذَّبَ الَّذَيِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَ بِالزَّبُرِ وَ بِالْكِتَابِ الْمُنير (٢٥)

ثُمَّ أَخَذْتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكيرِ (٢٦)

أَ لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَثَرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مِناءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَلِفاً أَلْوَانُها وَ مِنَ الْجِبْالِ جُدَدٌ بيضٌ وَ حُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُها وَ غَزابيبُ سُودٌ (٢٧)

وَ مِنَ النَّاسِ وَ الدَّوَابِ وَ الْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانَهُ كَذَٰلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَقُورٌ (٢٨)

۲۴\_ همانا ما تو را به حق بشارت دهنده و انذار کننده فرستادیم، و هر امتی در میان خود انذار کنندهای داشت.

۲۵\_و اگر تو را تکذیب میکنند (جای تعجب نیست) به تحقیق کسانی که قبل از اینها بوده اند آنها هم (پیامبرانشان را) تکذیب میکردند، که رسولان آنها با دلائلی روشن و با پند و موعظه و کتاب روشنگر به سوی آنها آمدند.
۲۶\_سپس کافران را (به خاطر گناهانشان) گرفتم، پس عذاب من برای آنها جگونه بود؟

۲۷ \_ آیا دیدی که خداوند از آسمان آبی نازل کرد و از آن میوههای

گوناگونی (از زمین) بیرون آوردیم؟ و از کوهها نیز راههائی سفیا و سرخ به زنگهای گوناگون و گاه سیاه آفریاریم.

۲۸ ـ و از مردم و جنبندگان و چهارپایان نیز رنگهای گوناگونی هست (که خدا آفرید)، که حق چنین است، همانا بندگان عالم از خداوند می ترسند، همانا خداوند عزیز و آمرزنده است.

﴿ وَ إِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ براى هر زمانى امامى است.

سپس بزرگان آن را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿ أَلَمْ تَرَ ـاى محمد ـ أَنَّ اللَّهَ اَّزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرًاتٍ مُخْتَلِفاً اَلَّوانَهَا ـ تا ـو غَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ غرابيب به معناى كلاغها است. \

و مِنَ النَّاسِ وَ الدَّوَابِّ وَ الْأَنْعَامِ مُخْتَلِفُ أَلُوانُهُ كَذَٰلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ و معناى آن اين است كه بندگان عالم و دانا از خداوند مى ترسند.

إِنَّ اللَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْناهُمْ سِرًّا وَ عَلاَنِيَةَ يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ (٢٩)

لِيُوَفِّيَهُمْ أُجُورَهُمْ وَ يَرْبِدَهُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ (٣٠) وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ (٣١)

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِثَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِـنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سَابِقَ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللّهِ ذٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ (٣٢) جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ لُؤْلُواً وَ لِـبَاسُهُمْ فيها حَرِيرٌ (٣٣)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۶۱

وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣۴) الَّذِي أَحَلَنَا ذَارَ الْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ لاْ يَـمَشُنَا فَبِهَا نَـصَبٌ وَ لاْ يَـمَشُنَا فَبِهَا لُغُوتٌ (٣۵)

وَالَّذَ بِنَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لأَ يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَ لأَ يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْزِي كُلِّ كَفُورِ (٣٦)

وَ هُمْ يَصْطَرِخُونَ فَهِهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَ وَ لَمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فَهِهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَ جَاءَكُمُ النَّذَبِرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمينَ مِنْ نَصير (٣٧)

۲۹ همانا کسانی که کتاب الهی را تلاوت میکنند، و نماز به پا می دارند، و آنچه را که به آنها روزی داده اینم در پنهان و آشکار انفاق میکنند، تجارتی را امید دارند که هرگز ضرر و زیانی در آن نباشد.

۳۰ ـ تا خداوند به آنها باداش کامل عطا کند، و از فضل خودش بر آنها بیغزاید، هماناکه او آمرزنده و شکر گزار است.

۳۱ و آنچه از کتاب بر تو وحی فرستادیم حق است و تصدیق کننده با کتابهای قبل از آن ، همانا خداوند به بندگانش خبیر و بیناست.

۳۲ ـ سپس این کتاب را به بندگان برگزیدهٔ خود به میراث دادیم، پس گروهی از آنها بر خود ستم کردند و گروهی میانه رو بودند و گروهی نیز به اذن خداوند در خیرات و نیکی ها سبقت گرفتند، این همان فضیلت بزرگ است.

۳۳ بهشت همیشگی که در آن وارد می شوند در حالی که خودشان را با زر و گوهرهائی از طلا و مروارید آر استه اند، و لباسشان در آنجا حریر است. ۳۴ و می گویند: حمد و سپاس خداوندی که غم و اندوه را از ما برطرف نمود، همانا یروردگار ما آمرزنده و شکرگزار است.

۳۵ همان کسی که ما را به فضل خود در این منزل همیشگی جای داد، که در اینجا هیچ رنجی به ما نمی رسد و به هیچ سستی و خستگی مبتلا نمی شوئیم.

۳۶ و کسانی که کافر شدند برای آنها آتش جهنم است، که دستور مرگشان صادر نمی شود، اینچنین هر شخص کفران کننده ای را کیفر می کنیم.

۳۷ و آنها در آتش جهنم فریاد می زنند: ای پروردگار، ما را بیرون بیاور تا به غیر از آنچه که عمل می کردیم عمل صالح انجام دهیم، (به آنها گفته می شود:) آیا شما را به اندازهای عمر ندادیم که هر کس اهل تذکر بود متذکر می شد؟ و انذار کنندهای به سراغ شما نیامد؟ اکنون (عذاب الهی را) بچشید که برای ستمکاران هیچ یاوری نیست.

خداوند از مومنانى كه اموالشان را در اطاعت الهى انفاق مىكنندياد كرده و مىفرمايد: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتُلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَ أَقَامُوا الصَّلاٰةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَ عَلاٰنِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾ كه ﴿لن تبور ﴾ يعنى هركز زيان نمى بينند.

سپس پیامبرش را خطاب قرار داده و می فرماید: ﴿ وَ الَّذِي أُوْحَیْنَا إِلَیْکَ مِنَ الْکِتَابِ هُوَ الَّذِي أَوْحَیْنَا إِلَیْکَ مِنَ الْکِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ إِنَّ اللّٰهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِیرٌ بَصِیرٌ ﴾ و آنچه از کتاب بر تو وحی فرستادیم حق است و تصدیق کننده با کتابهای قبل از آن، همانا خداوند به بندگانش خبیر و بیناست. ا

سپس آل محمد را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ كه منظور از ﴿عبادنا ﴾ ائمه اللَّيُ مى باشند سپس مىفرمايد: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ ﴾ يعنى از آل محمد كه غير از ائمه اللَّيُ

١. تفسير برهان، ج ٤، ص ٣٤٤

مىباشند كه منكر امام هستند.

﴿ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ ﴾ يعنى كسى كه اقرار به امام مىكند.

﴿ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ كه مراد اماماليَّا إست.

سپس خداوند آنچه را که برای آنها آماده کرده را متذکر شده و می فرماید: ﴿جَنَّاتُ عَدْنِ یَدْخُلُونَهُا یُحَلَّوْنَ فِیهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ ـ تا ـ لأیمَسُّنَا فِیهَا نَصَبُ وَلأَیمَسُّنَا فِیهَا لُغُوبٌ ﴾ که ﴿نصب﴾ به معنای خستگی و رنج و ﴿لغوبِ به معنای کسالت و سستی است.

سپس خداوند آنچه را که از برای دشمنان و مخالفان و ستمکاران به حق امامان الله آله آماده کرده ذکر نموده و می فرماید: ﴿ وَ الَّذِینَ کَفَرُ والَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ الله می فَیمُو تُوا ـ تا ـ وَ هُمْ یَصْطَرِخُونَ فِیها ﴾ یعنی ناله می زنند و فریاد می کنند ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجُنَا نَعْمَلُ طَالِحاً غَیْرَ الَّذِی کُنَّا نَعْمَلُ ﴾ ای پروردگار، ما را بیرون بیاور تا به غیر از آنچه که عمل می کردیم عمل صالح انجام دهیم.

پس خداوند آنها را رد کرده و می فرماید: ﴿ أَ وَ لَمْ نُعَمِّرْ كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ ﴾ یعنی به شما عمر دادیم تا به همهٔ امور آگاهی پیدا کردید.

﴿ وَ جَاءَكُمُ النَّذِيرُ ﴾ يعنى رسول الله عَلَيْ أَلَيْ را براى شما فرستاديم به خود نيامديد ﴿ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ اكنون عذاب الهى را بچشيد كه براى ستمكاران هيچ ياورى نيست.

إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضَ أَنْ تَزُولاً وَ لَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمْا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلْبِماً غَفُوراً (۴۱)

وَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ نَذَبِرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْـدىٰ مِـنْ إِحْـدَى الْأُمَم فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذبِرٌ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ نَقُوراً (٤٢)

اسْتِكُبُّاراً فِي الْأَرْضِ وَ مَكْرَ السَّيِّئِ وَ لا يَحيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فَهَلْ

يَنْظُرُونَ إِلاَّ سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَ لَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْويلاً (٤٣)

۴۱ همانا خداوند آسمانها و زمین را نگه میدارد تا (از مسیر خود) منحرف نشوند، و هرگز منحرف نمیشوند، و کسی به غیر از او نمیتواند آنها را نگه دارد، همانا خداوند بردبار و آمرزنده است.

۴۲\_و آنها به خداوند سوگند محکمی خوردند که اگر انذار کنندهای برای آنها بیاید از امتهای دیگر هدایت یافته تر خواهند بود پس هنگامی که انذار کنندهای برای آنها آمد امّا به جز فرار و نفرت بر آنها چیزی نیفزود.

۴۳ ـ اینها به خاطر استکبار در روی زمین و حیلههای زشت شان بود، حیلههای زشت شان بود، حیله های زشت تنها دامان صاحبش را میگیرد، پس آیا آنها چیزی جز سنت گذشتگان را انتظار دارند؟ پس هرگز برای سنت الهی تبدیلی نخواهی یافت، و هرگز برای صنت الهی تغییری نهی یابی.

خداوند گفتار قريش را نقل كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدىٰ مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ ﴾ يعنى آنهائى كه هلاك شدند. ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ ﴾ يعنى رسول الله عَيَّانِيْهُ .

﴿ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ نَفُوراً ۞ اسْتِكْبَاراً فِي الأَرْضِ وَ مَكْرَ السَّيِّئِ وَ لاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إلاَّ بِأَهْلِهِ ﴾

امیرالمؤمنین علی این در نامه ای که خروج عایشه و حرکتش را به سوی بصره و نافرمانی و عصیان طلحه و زبیر را به اطلاع شیعیان خود مرقوم داشته و نوشته بود: کدام گناه بزرگتر از آن است که طلحه و زبیر همسر پیامبر می را از خانه خودش بیرون آورده که خداوند او را در پس پرده قرار داده بود و عیالات خود را در پردهٔ حفاظت مستور و محفوظ داشته اند و علنا مخالفت خدا و رسولش را کرده و مرتکب سه معصیت گشتند که ضرر و

زیان آن به سوی مردم عاید گردید اول ظلم، دوم مکر و حیله، سوم نقص عهد و بیعت که کیفر و عقاب هر سه در قرآن و کتاب خدا تصریح و بیان شده که خداوند می فرماید: ﴿یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَعْیُكُمْ عَلَیٰ أَنْفُسِكُمْ ﴾ ای مردم همانا بغی و ستم شما به خودتان بر می گردد.

و دربارهٔ نقض عهد فرموده: ﴿ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴾ أ پس هر كس پيمان شكنى كند به ضرر خودش پيمان شكنى كرده است.

و در مورد مكر و فريب مى فرمايد: ﴿ وَ لا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ \* و آنها مرتكب بغى و ظلم به من شده و بيعت مرا نقض نموده و عهد شكنى كرده و نسبت به من مكر و تزوير روا داشتند. "

اً وَ لَمْ يَسبِرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُواكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذَبِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَ لَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِرَّهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَ لاَ فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَليِماً قَديراً (۴۴)

وَ لَوْ يُؤْاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَ لَٰكِنْ يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً (۴۵) 44\_آیا آنها در روی زمین گردش میکنند تا ببینند عاقبت کسانی که قبل از اینها بودهاند چگونه بود؟ که از آنها قوی تر بودند، در آسمانها و زمین هیچ چیزی از تحت قدرت او بیرون نمی رود، همانا او دانا و توانا است.

40\_و اگر خداوند مردم را به خاطر اعمالشان مواخذه کند، هیچ جنبنده ای را بر روی زمین باقی نمیگذارد، و لکن آن (مواخذه) را تا مدت معین به تاخیر انداخته است (و به آنها مهلت داده است)، پس هنگامی که اجل آنها

۱. يونس، آية ۲۴

۲. فتح، آیهٔ ۱۰

٣. بحارالانوار، ج ٣٢، ص ١٠٧

فرا برسد (خداوند طبق عمل آنها مجازات میکند) و همانا خداوند به حال بندگانش بیناست.

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ آيا در قرآن و در اخبار گذشتگان كه به هلاكت رسيدند نمينگرند.

﴿ فَيَتُظُرُ واكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ تا ببينند عاقبت كسانى كه قبل از اينها بودهاند چگونه بود؟

﴿ وَلَوْ يُواْخِذُ اللّٰهُ النّٰاسَ بِمَاكَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَٰكِنْ يُوَخِّرُهُمْ إلى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ خداوند آنها را در هنگام معصيت و در زمان غفلت و بىخبرى نمىگيرد. ١

سکونی از امام جعفر صادق این درش روایت می کند که رسول خدا تَنْ فرمودند: از علم خدا گذشته و مرکب قلم خدا به این قضایی که رانده و این قدری که مقدر کرده خشیک شیده، که کتاب خدا جای خود را در بشر باز کند، و رسولان خدا تصدیق شوند، و آنها که ایمان می آورند و تقوی دارند به سعادت برسند، و آنها که تکذیب می کنند و کفر می ورزند به شقاوت برسند، و مؤمنین به ولایتی از خدای عز و جل و مشرکین به برائتی از او نایل شوند.

آن گاه رسول خدا عَلَیْ فرمود: خدای عز و جل می فرماید: ای فرزند آدم! تو به مشیت من برای خودت می خواهی آن چه را می خواهی، و به اراده من برای خودت اراده می کنی آن چه را که اراده می کنی، و به فضل نعمت من بر تو، چنان نیرومند شده ای که می توانی سر از فرمانم برتابی، و به قوت و عصمت من و عافیتم موفق شده ای که واجبات مرا ادا کنی.

پس اگر واقعا حسناتی داری، خود من به آن حسنات از تو سزاوارترم، و تو به گناهانت از من سزاوارتری، همیشه خیر من به سوی تو نازل است، و من

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۷۶

با آن خیر به تو انعام میکنم، و شر تو به خودت برمیگردد، به عنوان کیفر جنایاتی که کردهای و به کثرت تسلطی که من به تو دارم به سوی طاعتم رو نهادی و به سوء ظنی که به من داری از رحمتم مایوس شدی.

پس با این بیان حمد و سپاس برای من است و حجت علیه تو تمام است، و تو با این بیان حمد و سپاس برای من است و حجت علیه تو تمام است، مستحق پاداش نیکی که نزد من است گشتی. من هیچگاه از تحذیر تو کوتاهی نکردم، و تو را در حین سرگرمی و غرورت به عذاب نگرفتم.

آن گاه فرمود: این همان کلام خدا است که می فرماید: ﴿ وَ لَوْ يُواْخِذُ اللّٰهُ النّٰاسَ بِمَاكَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ ﴾ و اگر خداوند مردم را به خاطر اعمالشان مواخذه کند، هیچ جنبندهای را بر روی زمین باقی نمی گذارد.

و نیز میفرماید: من تو را به بیش از طاقت تکلیف نکردم، و از امانت جز همان مقداری را که خودت علیه نفست اقرار داری تحمیلت ننمودم، من از تو برای خود به آن مقدار راضیم که تو از من برای خودت راضی باشی. آن گاه خدای عز و جل فرمود: ﴿وَلٰكِنْ يُوَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ الله كُانَ بِعِبَادِهِ بَصِیراً ﴾ و لکن آن (مواخذه) را تا مدت معین به تاخیر انداخته است (و به آنها مهلت داده است)، پس هنگامی که اجل آنها فرا برسد خداوند طبق عمل آنها مجازات میکند و همانا خداوند به حال بندگانش بیناست. آ

۱. بحارالانوار، ج ۵. ص ۹۴؛ توحید شیخ صدوق، ص ۳۴۳

٢. تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٧٤؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٧٠

# تفسير سورة يس



۳۶ – سورهٔ یس در مکه نازل

شده و دارای ۸۳ آیه است.



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يس (١)



1\_يس.

٢ ـ سوگند به قرآن حكيم.

٣ ـ همانا تو از رسولان هستي.

۴\_به راهی راست (فرستاده شدی).

۵\_(این قرآن) از جانب خداوند عزیز و مهربان نازل شده است.

﴿يس \* وَ الْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾

امام صادق الله ميفرمايد: ﴿يس﴾ اسم رسول خداست و دليل بر آن آية

﴿إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ \* عَلَىٰ صِرْاطٍمُسْتَقِيمٍ \* مىباشد.

﴿عَلَىٰ صِرْاطٍمُسْتَقِيمٍ ﴾ يعنى بر مسيرى واضح و روشن قرار دارى.

لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَنَّذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ (٦)

لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (٧)

إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ (٨)

۶\_تا قومی را اندار کنی که پدرانشان اندار نشدند، پس آنها در غفلت
 ۸ -۱۰

 ۷\_به تحقیق فرمان ما دربارهٔ بیشتر حتمی شده، از این جهت آنها ایسمان نمی آورند.

۸\_ همانا ما بر گردنهای آنها زنجیرهایی قرار دادیم که تا چانههایشان
 کشیده شده و سرهایشان را به طرف بالا نگه داشته است.

﴿تَنْزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ مراد قرآن است.

﴿لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَنْذِرَ آَبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ \_ تا \_عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴿ يعنى عذاب بر آنها نازل شد ﴿فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها ايمان نمي آورند.

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالاً فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ \_ تا \_ فَهُمْ مُقْمَحُونَ \* يـ عنى سرهايشان را بالا دارند. \

وَ جَـعَلْنَا مِـنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَـلْفِهِمْ سَـدًّا فَـأَغْشَيْنَاهُمْ فَـهُمْ لاَيْبُصِرُونَ (٩)

۹ و ما در پسیش روی آنها و از پشت سرشان سدی قرار دادیم، و
 چشمهایشان را پوشاندهایم پس (جایی را) نمی بینند.

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٧٥؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ١٤٢؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٣٨١

### معجزة پيامبر ﷺ براي ابوجهل

﴿فَأَغْشَيْنَاهُمْ ﴾ يعني آنها را نابينا كرديم.

ابى الجارود از امام باقر النَّالِا در ذيل آيه ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لأيبُصِرُونَ ﴾ روايت مى كند كه فرمود: يعنى هدايت را نمى بينند، چون خدا گوش و چشم و دل و اعمالشان را از اينكه هدايت شوند گرفته است.

این آیه درباره ابوجهل بن هشام و چند تن از خاندان وی نازل شده، و جریان چنین بوده که رسول خدا این شده نماز بخواند، ابوجهل (لعنة الله علیه) هم سوگند خورده بود هر وقت او را دید نماز میخواند فرقش را بشکافد، پس ابوجهل آمد در حالی که سنگی هم به دست داشت، رسول خدا الله را دید که مشغول نماز است، هر چه دست بلند کرد تا سنگ را به طرف آن جناب پرتاب کند، خدا دستش را در گردنش خشکانید و نتوانست پایین بیاورد، و سنگ هم در دستش نمی چرخید، ناگزیر به طرف اصحاب خود برگشت، آن وقت سنگ از دستش افتاد. بعد از او مردی دیگر برخاست که او نیز از فامیلهای ابوجهل بود، گفت من او را میکشم، همین که نزدیکش شد، گوش به قرائت او داد و دلش پر از ترس و وحشت شده و برگشت و به یاران خود گفت: بین من و او چیزی به شکل «شتر نر» فاصله شد، و با دُم خود به من اعلام خطر کرد، و من ترسیدم نزدیکش شوم. ا

وَ سَوْاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٠) إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَ خَشِيَ الرَّحْمٰنَ بِالْغَيْبِ فَبَشَّرْهُ بِـمَغْفِرَةٍ وَ أَجْرٍ

١. بحار الانوار، ج ١٨، ص ٥٢

کَریم (۱۱)

إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَىٰ وَ نَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَ آثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ في إِمَامٍ مُبينٍ (١٢)

۱۰ ـ و برای آنها مساوی است که آنها را انذار کنی یا انـذار نکـنی، ایـمان نمیآورند.

11 ــ همانا تو کسی را انذارکن که از ذکر (یاد الهی) پیروی کند و در نهان از خداوند مهربان بترسد، پس همچون کسی را به مغفرت و پاداشی پر ارزش بشارت بده.

همانا ما مُردگان را زنده میکنیم و آنچه را که از پیش فرستاده اند و آثار
 آنها را می نویسیم، و هر چیزی را در کتاب مبین به شماره آورده ایم.

﴿ وَ سَوْاءُ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْلُمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ هم چنان كه تاريخ ثابت

كرده كه بنى مخزوم يعنى أز فرزندان مغيره احدى ايمان نياوردند.

﴿ وَ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ \_ تا \_ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ يعنى در كتاب مبين. و آن محكم است يعنى تاويل نمى خواهد.

ابن عباس از امیرالمومنین الی روایت کرده که فرمود: به خدا سوگند منم امام مبین، که ما بین حق و باطل جدایی می اندازم، و این را از رسول خدا می ارث برده ام. ا

وَ اضْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّرْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ (١٤) ١٣ ـ و براى آنها اصحاب قريه (انطاكيه) را مثال بزن كه رسولان به سراغ آنها

١. تفسير صافي، ج ٤، ص ١٤٥ ؛ نورالثقلين، ج ٤، ص ٣٧٩

آمدند.

۱۴ ـ زمانی که دو نفر را به سوی آنها فرستادیم که آن دو را تکذیب کردند. پس نفر سومی را فرستادیم و همه گفتند: ما به سوی شما فرستاده شدیم.

#### مبلغان در انطاكيه

﴿ وَ اضْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَـلْنَا إِلَـيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّرْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴾

ابو حمزهٔ ثمالی از امام محمد باقر الله روایت می کند که از آن حضرت در تفسیر این آیه سؤال کردم، فرمود: خداوند دو نفر را به سوی اهل شهر انطاکیه فرستاد تا مردم آنجا را به دین حق دعوت کنند، پس آن دو نفر طوری وارد شهر شدند که کسی ایشان را نشناخت و به دعوت مردم پرداختند. اما مردم بر آنها خشم کرده و آن دو را گرفته در بتکدهٔ شهر زندانی نمودند؛ خداوند نفر سومی را فرستاد چون داخل شهر شد قصر پادشاه را جویا شده و گفت مرا به حضور پادشاه ببرید. چون او را نزد شاه بردند گفت: مردی هستم که در بیابانها مشغول عبادت می باشم اکنون مایلم که معبود پادشاه را پرستش کنم.

پادشاه دستور داد او را داخل بتکده نمایند تا به عبادت اصنام و بتها مشغول شود. مدت یکسال در بتخانه ماند و با آن دو نفر مرد موحد که زندانی بودند مؤانست و مجالست داشت و با ایشان قرار گذاشت که او را نمی شناسند و در حضور پادشاه از خداشناسی و یکتا پرستی او سخن نگویند آنگاه تقاضای ملاقات شاه را نمود چون شاه او را احضار نمود گفت به من اطلاع دادند که تو این مدت در بتخانه به پرستش خدایان ما مشغول

بودهای اینک ما خشنودی خودمان را به تو ابراز نموده و اجازه میدهیم هر حاجتی که داری بخواهی تا مورد اجابت قرار دهم.

آن مرد پاسخ داد: من حاجتی ندارم ولی دو نفر را در بتکده زندانی دیدم آنها را برای چه زندانی کردهاید؟

پادشاه گفت: این دو نفر دین ما را باطل دانسته و ما را به سوی خداوند آسمانی فرا میخواندند.

گفت: ای پادشاه بسیار شایسته و بجاست که امر فرمائید آن دو را به حضور آورده و مجلس مناظرهای تشکیل دهیم که اگر حق با آن دو بود از آنها پیروی میکنیم و اگر حق با ما بود آن دو در دین ما وارد می شوند.

پادشاه آن دو زندانی را احضار نمود و چون حاضر شدند آن مرد گفت: ادعای شما چیست و هدف شما از آمدن به این شهر چیست؟

گفتند: ما برای این به اینجا آمده ایم که مردم را به عبادت خداوند یگانه و یکتا دعوت کنیم که آسمان ها و زمین را آفریده، و در ارحام آنچه را که اراده نموده خلق کرده و آن طور که خواسته به آن صورت داده و درختان و گیاهان را رویانده و از آسمان باران فرستاده است.

آن مرد گفت: آیا آن خدای یکتایی که معبود شما است قادر است کوری را بینا و بیماری را شفا و مردهای را زنده کند؟

گفتند: اگر از خدا بخواهیم و مشیت ذات مقدسش اقتضا کند البته اجابت خه اهد شد.

آن شخص به پادشاه گفت: امر فرمائید تا یک نفر کور مادرزاد را که اصلاً قدرت بینائی ندارد را حاضر کنند. چون آوردند به آن دو نفر گفت: از خدای خود بخواهید تا این شخص را بینا کند. آن دو به نماز برخاسته و دعا نمودند ناگاه به قدرت پروردگار چشمهای کور روشن و بینا گردید و به سوی آسمان نگاه میکرد.

مرد گفت: كور ديگرى بياورند.

چون آوردند گفت: ای پادشاه دستور بده که برای بینایی این کور هم دعا کنند هر دو به سجده افتاده مشغول دعا شدند که ناگاه او نیز بینا گردید. آن مرد گفت: ای پادشاه امر کنید شخص زمین گیر و افلیجی را بیاورند. چون حاضر کردند به آن دو نفر گفت: دستور پادشاه این است که از خدای خود بخواهید سلامتی این شخص را به او برگردانید. آن دو نفر نماز خوانده و دست به دعا برداشتند که ناگاه شخص فلج برخاسته و به راه رفتن پرداخت. باز گفت: ای پادشاه امر کنید زمین گیر دیگری را بیاورند و قتی که آوردند و آن دو دعا کردند مانند زمین گیر اولی بهبودی و شفا یافته و با قدمهای استوار شروع به راه رفتن نمود.

آن مرد به پادشاه گفت: این دو نفر از عهدهٔ دو آزمایش مهم بر آمده و حجت قاطعی برای ما آوردند اکنون یک آزمایش دیگر باقی است که اگر آن را نیز انجام دهند من پیرو عقاید این دو نفر شده و دین آنها را میپذیرم، سپس گفت: ای پادشاه آن طور که شنیدهام شما پسری داشته اید که در عنفوان جوانی وفات کرده، من از این دو نفر می خواهم که دعا نمایند و او را زنده کنند و اگر پسر شما را زنده نمایند من داخل دین آنها خواهم شد.

پادشاه گفت: من نیز در صورت وقوع چنین امری خدای این دو نفر را پرستش کرده و یکتا پرستی را قبول مینمایم.

آن مرد گفت: اینک یک امر دیگر باقی مانده است، پسر پادشاه مرده است خدایتان را بخوانید تا او را زنده کند. آن دو سر به سجده نهاده و به مدت طولانی در حال سجده باقی ماندند سپس سر از سجده برداشته و به پادشاه گفتند: ای پادشاه کسانی را بفرستید تا فرزندت را از گورستان بیاورند که از قبر بیرون آمده است.

جمعیت زیادی به سوی قبرستان رفته و با کمال تعجب دیدند که پسر پادشاه از قبر بیرون آمده و مشغول پاک کردن خاکهای سر و صورت خود مى باشد. او را خدمت پادشاه آوردند كه پادشاه با ديدنش او را شناخت گفت: اى فرزندم حالت چگونه است؟

گفت: ای پدر مرده بودم که دو نفر را دیدم که در مقابل پروردگارم به سجده افتاده و از او زنده شدن مرا در خواست مینمایند.

یادشاه گفت: اگر آن دو نفر را ببینی می شناسی؟

يسر گفت: بله!

مرز تحققات كامتوز رعلوه إلى لاك پادشاه دستور داد که مردم در شهر جمع شوند و از برابر او عبور کنند پس از آنکه جمعیت زیادی عبور کردند و کسی را نشناخت یکی از آن دو نفر را عبور دادند فوراً شاهزاده او را نشان داده و گفت: این شخص یکی از آن دو میباشد؛ باز مردم زیادی را از مقابل عبور دادند که کسی را نشناخت و در آخر از همه نفر دوم را عبور دادند که او را شناخته و گفت این هم نفر دوم است.

آن مرد فوراً به دو نفر نزدیک شده و گفت: اما من به خدای شما ایمان آورده و تصدیق میکنم که خدای شما بر حق است و آنچه شما آوردهاید از طرف حق مى باشد.

پادشاه نیز گفت: من هم به خدای آن دو ایمان می آورم. و به پیروی از

## پادشاه تمام مردم نیز ایمان آوردند. <sup>۱</sup>

قْالُوا إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمْ لَـثِنْ لَـمْ تَـنْتَهُوا لَـنَوْجُمَنَكُمْ وَ لَـيَمَسَّنَكُمْ مِـنَّا عَـذَابٌ أَلِيمٌ (١٨)

۱۸ ـ گفتند: همانا ما شما را به فال بد گرفتیم، اگر (از ادعای خود) دست
 برندارید سنگسارتان میکنیم و از ما به شما عذاب دردناکی می رسد.

﴿إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ ﴾ يعنى اسماء شما را به فال بد كرفتهايم.

وَ جُاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَليِنَ (٢٠) اتَّبِعُوا مَنْ لا يَسْئَلُكُمْ أَجْراً وَ هُمْ مُهْتَدُونَ (٢١)

وَ مَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٢)

أَ أَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهَةٌ إِنْ يُرِّدُنِ الرَّحْمٰنُ بِضُرٍ لاٰ تُغْنِ عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً وَلاٰيُثْقِذُونِ (٢٣)

إِنِّي إِذاً لَفِي ضَلالٍ مُبينٍ (٢٤)

إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُونِ (٢٥)

قَبِلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦)

بِمْا غَفَرَ لَي رَبِّي وَ جَعَلَني مِنَ الْمُكْرَمِينَ (٢٧)

۲۰\_و مردی شتابان از دورترین نقطهٔ شهر از راه رسید و گفت: ای قوم من. از فرستادگان (الهی) پیروی کنید.

۲۱ ــاز کسانی پیروی کنید که هیچ اجر و پاداشی از شما نمی خواهند و خود از هدایت یافتگان هستند.

١. بحار الانوار، ج ١٤، ص ٢٤٠؛ تفسير برهان، ج ع، ص ٢٨٨

۲۲ ـ و چرا نباید کسی را عبادت کنم که مرا آفریده و همهٔ ما به سـوی او برمیگردیم.

۲۳ ـ آیا معبودی به غیر از او را بگیرم که اگر خداوند رحمان بخواهد به من ضرری برساند شفاعت آنهاکمترین اثری به حال من ندارد و نمی توانند سرا نجات بدهند.

۲۴ ـ دراین هنگام من در گمراهی آشکاری خواهم بود.

٢٥ ـ همانا من به يروردگار شما ايمان آوردم پس به سخنانم گوش فرا دهيد.

۲۶ ـ گفته شد: وارد بهشت شوید، گفت: ای کاش قوم من می دانستند (که خداوند چه یاداشی به من داده است).

۲۷ \_ که پروردگارم مرا آمرزید و مرا از گرامی شدگان قرار داد.

﴿ وَ جَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْـمُرْسَلِينَ \_ تا \_ وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ اين آيات دربارة حبيب نجار نازل شده است.

إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩)

۲۹ ـ (عذابشان) فقط یک صبحهٔ آسمانی بود که ناگاه همه هلاک شدنا..

﴿إِنْ كَانَتْ إِلا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ كه «خامدون» به معناى «ميتون» يعنى همه مردند، است.

سُيْخَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ وَ مِنْ أَنْـفُسِهِمْ وَ مِـمَّا لاَيَعْلَمُونَ (٣٦)

وَ آيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ (٣٧)

۳۶ یاک و منزه است خدایی که همه را جفت آفرید، چه چیزهایی که

میرویاند و چه از خودشان (انسانها راکه زوج آفیرید)، و از آنچه که نمیدانند.

۳۷ و شب برای آنها نشانه ای است، که ما روز را از آن بر میگیریم که آنها ناگهان در تاریکی فرو می روند.

﴿سُبْخَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ وَ مِـنْ أَنْـفُسِهِمْ وَ مِـمَّا لاٰيَعْلَمُونَ﴾

حلبی گوید امام صادق الله فرمودند: همانا نطفه از آسمان به سوی زمین بر روی نبات و خرما و درخت واقع می شود و در آنها جاری می شود و مردم و چهار پایان از آن می خورند.

﴿ وَ آیَةً لَهُمُ اللَّیْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ یعنی روز رااز آن خارج میکنیم و شب پدیدار میگردد.

وَ الشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلَيمِ (٣٨) وَ الْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ (٣٩)

۳۸\_و خورشید به سوی قرارگاه خودش در حال حرکت است، که این از
 تقدیر خداوند عزیز و داناست.

۳۹\_و برای ماه منازلی مقدّر کردیم تا مانند شاخهٔ درخت خرما و به رنگ زرد در میآید.

## داستان ابوسعيد باامام رضايي

﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ - تــا -كَـالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ مراد از «عرجون» بيرون آمدن درخت خرما است كـه از نـخل پـديد مي آيد و در هنگام بيرون آمدنش به شكل هلال است.

داود بن محمد فهدی گوید: ابوسعید مکاری بر امام رضائلی وارد شد و گفت: تو مانند پدرت ادعا میکنی آنچه را که پدرت مدعی بود یعنی تو نیز میگویی من فرزند پیغمبرم؟

حضرت فرمود: تو را چه شده که خداوند نورت را خاموش و فقر و مسکنت را به خانهات داخل کند آیا نمی دانی که خداوند به عمران وحی فرستاد که به تو پسری عطا خواهم کرد اما مریم را به او داد و از مریم عیسی به وجود آمد پس عیسی از مریم و مریم هم از عیسی است و هر دو در حکم واحد می باشند، من از پدرم و پدرم از من است و ما نور واحدیم.

آنگاه ابو سعيد گفت: سؤالي دارم.

امام الله فرمود: بپرس گرچه اطمینان دارم هرگز تو کسی نیستی که به امامت و ولایت من معتقد شوی.

گفت: چه میفرمائید دربارهٔ کسی که موقع مرگ وصیت مینماید پس از فوت من آنچه بنده قدیمی دارم در راه خدا آزاد کنید بنده های قدیمی این شخص شامل کدام یک از غلامان و بنده هایش می شود؟

فرمود: هر بندهای که از شش ماه قبل مالک بوده باید آزاد شود زیرا خداوند در قرآن می فرماید: ﴿وَ الْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّی عَادَ کَالْعُرْجُونِ الْقَدِیمِ ﴾ پس هر کدام که شش ماه باشند پس او قدیم بوده و آزاد است.

می فرماید: ابوسعید از نزد امام التی بیرون رفت، به فقر مبتلا گشت، بینائیش را از دست داد و سپس مرد که لعنت الهی بر او باد. ا

بحارالانوار، ج ۴۹، ص ۸۱ و ج ۵۵، ص ۱۶۶ و ج ۱۰۰، ص ۲۰۸؛ عیون اخبارالرضاطائیا؟
 ب ۱، ص ۳۰۸؛ معانی الاخبار، ص ۲۱۸؛ کافی، ج ۶، ص ۱۹۵؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۳۸۶

لاَالشَّمْشُ يَنْبَغي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَ لاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ في فَلَكِ يَسْبَحُونَ (۴۰)

۴۰ نه برای خورشید سزاوار است که ماه را درک کند، و نه برای شب که بر
 روز سبقت بگیرد، و هر کدام آنها در مسیر خود در حرکت هستند.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النیلان دربارهٔ آیهٔ ﴿لاَ الشَّمْسُ یَنْبَغِی اَهُا أَنْ تُدُرِکَ الْقَمَرَ وَ لاَ اللَّیلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَ کُلِّ فِی فَلَکِ یَسْبَحُونَ ﴾ فرمودند: خورشید سلطان روز و ماه سلطان شب است، که برای خورشید سزاوار نیست که بر نور ماه بتابد و شب نیز بر روز پیشی نمی گیرد. شب از بین نمی رود تا اینکه روز را درک کند.

﴿ وَكُلٌّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾ ميفرمايد: و همه در مدار فلك ميچرخند.

وَآيَةً لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (۴۱) وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ (۴۲)

۴۱ ـ و نشانهای (دیگر) برای آنها این است که ما فرزندان آنها را در کشتی هایی پربار حمل کردیم.

۴۲\_و برای آنها مرکبهایی (مانند کشتی) آفریدیم.

﴿ وَ آیَةً لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّیَتَهُمْ فِي الْفُلْکِ الْمَشْحُونِ ﴾ برای آنان نشانه ای دیگر از قدرت و رحمت ما این است که فرزندانشان را در کشتی هایی پر از اجناس و وسایل و کالا حمل کردیم.

﴿ وَ خَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴾ يعنى چهارپايان و حيوانات را براى سوار شدن آنها آفريديم. ا

۱. تفسیر برهان، ج ع، ص ۳۹۷

وَ يَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (۴۸)
ما يَنْظُرُونَ إِلاَّ صَبْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصَّمُونَ (۴۹)
فَلاْ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَ لاَ إِلىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ (۵۰)
وَ نُفِخَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ (۵۱)
مهر و مَحْدِيند: اين وعده (قيامت) چه وقت ميآيد اگر راست ميگونيد؟
مهر (اينها) جزاين انتظار نمي کشند که يک صيحه (آسماني) فرود آيد و آنها را فرا گيرد، در حالي که (در کارهاي دنيوي) به بحث و جدل مشغول

۵۰\_پس (در این هنگام) قادر نیستند که وصیتی بکنند و نیز نمی توانند به سوی خانواده هایشان برگردند.

۵۱ و چون (برای بار دوم) در صور دمیده میشود به ناگاه همه از قبرها شتابان به سوی یروردگارشان میروند.

﴿ وَ يَقُولُونَ مَتىٰ هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأَخُذُهُمْ وَ هُمْ يَخِصِّمُونَ ﴾ اين صيحه در آخر الزمان خواهد بود، مردم در آن روزگار گرفتار يک صيحه می شوند، در حالی که مردم در بازارها مشغول مخاصمه هستند، ناگهان گرفتار اين صيحه گشته و همه به يکباره می ميرند. و احدی نيست که به خانه خود برگردد، و يا وصيتی به کسی بکند، و همين است معنای آيه ﴿ فَلا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَ لا إلى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ پس در اين هنگام عذاب قادر نيستند که وصيتی بکنند و نيز نمی توانند به سوی خانواده هايشان برگردند. ا

﴿ وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾ از قبرها بيرون

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٨٨

## آمده و به سوی پروردگارشان به سرعت حرکت میکنند.<sup>۱</sup>

فْـالُوا يْـا وَيْـلَنْا مَـنْ بَـعَثَنْا مِـنْ مَـرْقَدِنْا هٰـذَا مَـا وَعَـدَ الرَّحْـمْنُ وَ صَـدَقَ الْمُرْسَلُونَ (۵۲)

إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَميعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ (٥٣)

۵۲ گویند: ای وای بر ما، چه کسی ما را از خوابگاهمان برانگیخت؟ این همان وعدهٔ خداوند مهربان است و فرستادگان او همگی راست گفتند.

۵۳ و آن یک صبحه ای بیش نیست، که همهٔ آنها به ناگاه در پیشگاه ما حاضر می شوند.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر علی در تفسیر آیه ﴿یا وَیْلَنا مَنْ بَعَتَنا مِنْ مَرْقَدِنا ﴾ فرمودند: مردم در قبرها هنگامی که از آن برخواستند گمان می کنند که در خواب بوده اند و می گویند: ای وای بر ما چه کسی ما را از جایگاهمان بیرون آورده است؟

ملائکه در پاسخشان میگویند: این همان وعدهای است که خدای رحمان میداد، و فرستادگان خدا راست میگفتند. ۲

سپس نفخهٔ دوم را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَامُحْضَرُونَ ﴾ و آن يك صيحه اى بيش نيست، كه همهٔ آنها به ناگاه در پيشگاه ما حاضر مىشوند.

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ في شُغُلٍ فَاكِهُونَ (٥٥)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۹۸

۲. بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۳ ؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۳۹۸

۵۵ همانا اهل بهشت امروز در نعمتهای الهی مشغول هستند.

﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ ﴾ يعنى اهل بهشت با زنان و حوريان ملاعبه و بازي ميكنند. ا

هُمْ وَ أَزْواجُهُمْ في ظِلالٍ عَلَى الْأَرْائِكِ مُتَّكِؤُنَ (٥٦)

۵۶\_آنها و همسرانشان در سایه درختان بر تختهای (بهشتی) تکیه کردهاند.

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله على المار ايه ﴿فِي ظِلالْ عَلَى الْمَالُو عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ال الأَرْائِكِ مُتَّكِؤُنَ ﴾ فرمودند: كلمه ﴿ارائك ﴾ تختهايى است كه روى آن حجله ها مى باشد. ٢

> سَلاٰمٌ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ (۵۸) وَامْثَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ (۵۹)

۵۸ ـ بر آنها سلام (الهی) باد، که این گفتاری از جانب پـروردگار مـهربان است.

٥٩ ـ و (به گنهكاران گفته شود:) اي مجرمان امروز شما جدا شويد.

﴿ سَلام اَ قُولاً مِنْ رَبِّ رَحِيم ﴾ سلام از ناحیه خدا همان امن و امان است. ﴿ وَ امْتَازُ و االْیَوْمَ اَیُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ چون خدا خلق را در روز قیامت جمع کند، همه برپا خواهند ماند به حدی که عرق ایشان را فرا میگیرد، پس ندا میکنند: پروردگارا به حساب ما رسیدگی کن هر چند که جهنمی باشیم. آن گاه فرمود: خدای تعالی بادهایی میفرستد تا در بین آنان بوزد، و منادی ندا میکند: ای

ا. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۹۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۶۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۸ ص ۱۲۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۶۱

مجرمین امروز از بهشتیان جدا شوید. پس از یکدیگر جدا می شوند، مجرمین در آتش می افتند، و کسی که در قلبش ایمان باشد به سوی بهشت می رود. ا

وَ لَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثْبِراً أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ (٦٢) ٤٢ـ و به تحقیق گروه زیادی از شما را گمراه کرد، آیا وقت آن نرسیده که اندیشه کنید؟

﴿ وَ لَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاًّ كَثِيراً ﴾ يعنى خلق زيادى كه هلاك شدند.

الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَ ثَكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَ تَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِـمَا كَـانُوا يَكْسِبُونَ (٦٥)

90\_ امروز بر دهان آنها مُهر می زنیم (که نـمی توانند سخن بگویند)، و دستهایشان با ما سخن می گوید، و پاهایشان به آنچه که انتجام می دادند شهادت می دهند.

﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْواهِهِمْ - تا - بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ هنگامی که خداوند در روز قیامت همه را در یک جا جمع کرد نامهٔ هر کسی را به او می دهد پس آنها بر آن نامه نگریسته و اعمالی را که در آن نوشته شده را منکر می شوند، پس ملائکه شهادت داده و می گویند: پروردگارا ملائکهٔ تو برایت شهادت می دهند، سپس آنها سوگند می خورند که ما این اعمال را انجام نداده ایم و آن قول الهی است که می فرماید: ﴿ يَوْمَ يَبُعْتُهُمُ اللّٰهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ آپس زمانی که چنین کند خداوند بر زبانهای آنها مهر می زند و اعضای بدنشان

١. بحارالانوار، ج ٧، ص ١٠٣

۲. مجادله، آیهٔ ۱۸ ؛ (بیاد بیاور) روزی که خداوند همهٔ آنها را بر میانگیزد، آنها برای خداوند سوگند(دروغ) میخورند همچنانکه برای شما میخوردند.

## سخن مىگويند ﴿ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ به آنچه كه انجام مىدادند.

وَ لَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ فَأَنِّى يُبْصِرُونَ (٦٦) وَ لَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لاَ يَرْجِعُونَ (٦٧) عصور اگر بخواهيم چشمهايشان را محو ميكنيم، پس چون براي عبور از راه سبقت ميگيرند امّا چگونه ميبينند؟

۶۷ و اگر بخواهیم آنها را در جای خودشان مسخ میکنیم، پس در این صورت نمی توانند به راه خود ادامه دهند و یا برگردند.

﴿ وَ لَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُبُهِمْ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ فَ أَنَّى يُبْصِرُونَ ﴾ يعنى چگونه مىبينند.

﴿ وَ لَوْ نَشَاءُ لَمَسَخُنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾ يعني در دنيا.

﴿ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لا يَرْجِعُونَ ﴾ پس در اين صورت نمي توانند به راه خود ادامه دهند و يا برگردند.

وَ مَنْ نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعْقِلُونَ (٦٨)

۶۸ و به هر کس عمر طولانی دهیم در آفرینش او دگرگونش میکنیم، پس چرا اندیشه نمیکنند.

# ﴿ وَ مَنْ نُعَمِّرْهُ نُنْكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعْقِلُونَ ﴾

این آیه رد زنادقه است که توحید را باطل دانسته و میگویند: هنگامی که مردی با زنی در آمیخت و نطفهٔ مرد در رحم زن قرار گرفت و بر اثر استعداد آن نطفه و خوردن غذاها و چرخش فلک و گذشت شب و روز انسانی به دنیا می آید؛ و خداوند سخنان آنها را با یک جمله باطل نموده و می فرماید: ﴿وَ مَنْ

نُعَمِّرْهُ نَنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلا يَعُقِلُونَ ﴾ به هر كسى كه ما عمر بيشترى دهيم از خلقت و قدرت جسماني او ميكاهيم آيا انديشه نميكنيد؟

اگر اینطور بود که میگویند مادامی که شب و روز برپاست و فلک میچرخد سزاوار است که انسان از زمان تولد رو به زیادی کند، پس چگونه رو به کاستی میکند، وقتی که از دوران طفولیت رو به بزرگی میکند قدرت شنوائی و بینائی، نیروی جسمانی، علم و سخن گفتن رو به ضعف میرود، لکن همهٔ آنها از جانب خداوند عزیز و علیم بوده و در تقدیر اوست. ا

وَ مَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَ مَا يَنْبَغي لِكُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبيِنٌ (٦٩) ٤٩ــو ما به او (پيامبر) شعر نياموختهايم و (شاعرى هم) براى او سزاوار نيست، بلكه اين (كتاب آسماني) ذكر (الهي) و قرآن مبين است.

﴿ وَ مَا عَلَّمْنَاهُ الشُّعْرَ وَ مَا يَنْبَغِي لَهُ ﴾

قریش میگفتند: آنچه محمد میگوید شعر است، خدای سبحان در همین آیه سخن ایشان را رد نموده و فرمود: ﴿وَ مَاعَلَمْنَاهُ الشِّعْرَ وَ مَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبِينٌ ﴾ ما به او شعر نیاموخته ایم، و او سزاوار شعرگویی نیست، و آنچه آورده به جز ذکر و قرآن مبین نمی باشد.

و بدون شک رسول خدا عَلَيْهُ در تمامی طول عمر شریفش حتی یک بار هم شعر نگفت.

لِیُتُذِرَ مَنْ کَانَ حَیًّا وَ یَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَی الْکَافِرِینَ (۷۰) ۷۰\_تا افرادی را که زنده هستند انذار کند، و برای کافران (به عنوان اتمام

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ٢٣١

حجت) دستور عذاب حتمى شود.

﴿لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا ﴾ يعنى مؤمن راكه قلبش زنده است انذار كند. ﴿وَ يَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ يعنى عذاب براى كافران مسلّم گردد.

أَ وَ لَمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ (٧١) وَ ذَلَلْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَ مِنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢)

۷۱\_ آیا ندیدند که برای آنها به دست قدرت خود چهارپایانی آفریادیم تــا مالک آنها شوند؟

۷۲ و آنها را برایشان رام کردیم که هم بر آنها سوار میشوند و هم از

گوشت آنها میخورند.

﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّاعَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً ﴾ يعنى آن چهارپايان را به قدرت خود آفريديم.

﴿ وَ ذَلَّلْنَاهَا لَهُمْ ﴾ يعني شتر با آن همه قدرت و بزرگي، طفلي آن را ميراند و به هر كجا كه خواست ميبرد.

وَ لَهُمْ فَيِهَا مَنَافِعُ وَ مَشَارِبُ أَفَلاَ يَشْكُرُونَ (٧٣)

۷۳ و برای آنها در آن (چهارپایان) منافع و آشامیدنیهایی هست، آیا شکرگزاری نمیکنند؟

﴿ وَلَهُم فِيها مَنافِع وَ مَشَارِبُ أَ فَلا يَشْكُرُونَ ﴾ يعنى آنچه كه به وسليلهٔ آن چهارپايان كسب مىكنند و آنچه كه بر آنها سوار مى شوند.

﴿ وَ مَشَارِبُ ﴾ يعنى از شير آنها استفاده مىكنند. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۰۱

وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِهَةً لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ (۷۴)

لأيسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَ هُمْ لَهُمْ جُنْدٌ مُحْضَرُونَ (۷۵)

فَلاْ يَحْرُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ (۷٦)

أَ وَ لَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ (۷۷)

الله عَلَى عَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ (۷۷)

الله على على على الله معبوداني را برگزيدند شايدكه يارى شوند.

الله على عراى آنها را ندارند، واينها لشگرى براى آنهاست كه همگى در آتش جهنم حاضر مىشوند.

۷۶\_پس سخنان آنها تو را محزون نکند، همانا ما آنچه راکه پنهان میکنند و آشکار مینمایند را میدانیم.

٧٧\_ آيا انسان نمي داند كه ما او را از نطفه آفريديم؟ آنگاه او دشمن آشكار ما شد.

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر عليه لله ﴿ وَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اله

سبپس خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و میفرماید: ﴿ فَلاَیَحْزُنْکَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا یُسِرُّونَ وَ مَا یُعْلِنُونَ ﴾ پس سخنان آنها تو را محزون نکند، همانا ما آنچه را که پنهان میکنند و آشکار مینمایند را میدانیم.

﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ يعنى زبان كويا دارد و عالم و سخنور است.

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٩٤

وَ ضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَ هِيَ رَمِيمٌ (٧٨) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ هُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَليمٌ (٧٩)

۷۸ و برای ما مثلی زد و آفرینش خود را فراموش کرد، گفت: چه کسی این استخوانها را زنده می کند در حالی که پوسیده اند؟

۷۹\_ بگو: آن کسی او را زنده میکند که اول بار او را ایجاد کرد. و او به هر آفریدهای داناست.

﴿ وَ ضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَ هِيَ رَمِيمٌ \* و براى ما مثلى زد و آفرينش خود را فراموش كرد، گفت: چه كسى اين استخوانها را زنده مىكند در حالى كه پوسيدهاند؟

خداوند متعال مى فرمايد: اى محمد بكو: ﴿ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ هُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ آن كسى او را زنده مى كند كه اول بار آنها را ايجاد كرد، و او به هر آفريده اى داناست.

اگر انسان بر آفرینش خویش تفکری میکرد همان او را به سوی پروردگارش راهنمائی مینمود، زیرا هر انسانی میداند که قدیم نیست چون خود و دیگر مخلوقات را میبیند که حادث هستند و نیز میداند که خود خودش را هم خلق نکرده است، زیرا هر خالقی قبل از مخلوقش هست و اگر خودش را خلق کرده بود پس باید آفات و دردها و مرضها و مرگ را باید از خود دور میکرد پس در این هنگام ثابت می شود که خالقی مدبر دارد که همان خداوند یکتا و قهار است. ۱

الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشُّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ (٨٠)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۰۳

أَ وَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلاَٰقُ الْعَلْيِمُ (٨١)

إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَزَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٨٢)

فَسُبْخَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ إِلَيْهِ تُوجَعُونَ (٨٣)

۸۰ همانا خدایی که از درخت سبز برای شما آتشی قرار داد که شما به
 وسیلهٔ آن آتش می افروزید.

۸۱ آیا آن کسی که آسمانها و زمین را آفریده قادر نیست که همانند آن را
 بیافریند؟ بلی (می تواند) که او آفریننده و داناست.

۸۲\_ همانا امر او چنین است که هــر وقت ارادهٔ چــیزی را کــرد مــیگوید: «موجود باش» آن چـیز هـم فوراً موجود مـیشود.

۸۳\_پس پاک و منزه است خدایی که ملکوت هر چیزی به دست اوست و بازگشت شما همه به سوی آو می باشد.

﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ كه مراد از درخت، درخت مَرْخ و عَفار است كه در سرزمین غرب میباشد پس هنگامی كه میخواهند آتشی روشن كنند از چوب آن دو درخت بر میدارند و به هم میمالند و آتش از آن دو بوجود می آید سپس خداوند عز و جل میفرماید: ﴿أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ بِقَادِرٍ \_ تا \_ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ خزائن الهی در كاف و نون (كه همان كُن است) میباشد ﴿فَسُبُخانَ الَّذِي بِیدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ پس پاك و منزه است خدایی كه ملكوت هر چیزی به دست اوست و بازگشت شما همه به سوی او میباشد. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۰۶



# تفسير سورة صافات



۳۷ – سورهٔ صافات در مکه

نازل شده و دارای ۱۸۲ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الصَّافَّاتِ صَفًّا (١)

فَالزُّاجِزاتِ زَجْراً (٢)

ا ـ سوگند به (فرشته های) صف زده.

۲\_(و سوگند) به نهی کنندگان.

﴿ وَ الصَّاقَٰاتِ صَفًّا ﴾ مراد ملائكة و انبياء هستند كه براى عبادت خدا صف كشيدهاند.

﴿فَالرُّاجِرُاتِ زَجْراً ﴾ آنهایی که مردم را از گناه باز میدارند.

فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً (٣)

إِنَّ إِلٰهَكُمْ لَوْاحِدٌ (۴)

رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا وَ رَبُّ الْمَشَارِقِ (۵)

إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكَوْاكِبِ (٦)

٣\_ سوگند به تلاوت كنندگان ذكر (آيات الهي).

٢\_ هماناكه خداوند شما يكانه است.

۵\_ پروردگار آسمانها و زمین و آنچه که در میان آن دو است، و پروردگار

مشرقها.

عد همانا ما آسمان دنیا را با ستارگان آراستیم.

﴿ فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً ﴾ آنهايي كه قرآن را قرائت ميكند؛ اين قسم است و جوابش ﴿ إِنَّ إِلْهَكُمْ لَوٰ احِدٌ ۞ رَبُّ السَّمَاوٰ اتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْتَهُمَا وَ رَبُّ الْمَشَارِق ۞ إِنَّ إِلْهَكُمْ لَوٰ احِدٌ ۞ رَبُّ السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوٰ اكِبِ ﴾ ميباشد. ا

امام صادق الله روایت می کند که حضرت علی الله فرمودند: این ستارگان که در آسمان است، شهرهایی است مانند شهرهایی که در زمین می باشد که هر کدام به وسیلهٔ عمودی از نور به همدیگر مربوط است که طول آن عمود در آسمان دویست و پنجاه سال است. ۲

وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ (٧)

لأيسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَىٰ وَ يُقَدَّقُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ (٨)

دُحُوراً وَ لَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ (٩)

إِلاُّ مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ (١٠)

٧\_ تا آن (آسمان) را از شرّ هر شيطان خبيثي محفوظ نمائيم.

۸ که نتوانند از سخنان فرشتگان عالم بالا چیزی بشنوند، و از هر جانبی
 رانده میشوند.

۹ \_ آنها به قهر رانده میشوند، و برای آنها عذابی دائمی است.

۱۰ مگر آنهائی که برای مدتی کوتاه برای شنیدن اخبار آسمائی نزدیک
 میشوند که شهاب ثاقب (فروزان) آنها را تعقیب میکند.

۱. تفسیر برهان، ج ع، ص ۴۰۹؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۰۰

٢. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ٩١

﴿ وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطانِ مَارِدٍ ﴾ مراد يعني خبيث.

﴿ لَاٰ يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلاَ إِلَّاعْلَىٰ وَ يُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جُانِبٍ \* دُحُوراً \* يعنى ستارگانى كه به سوى شياطين پرتاب مىشوند.

﴿ وَ لَهُمْ عَذَٰابٌ وَاصِبٌ ﴾ كه واصب به معناى واجب است.

﴿ إِلاُّ مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ ﴾ يعني كلمه را ميشنوند و آن را حفظ ميكنند.

﴿ فَ أَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ شهاب هائى كه پرتاب شده و شياطين را مىسوزانند. ا

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النظیر در ذیل آیه ﴿عَذَٰابُ وَاصِبُ ﴿ فَذَابُ وَاصِبُ ﴿ فَذَابُ وَاصِبُ ﴿ فَذَابِ دَائِم و دردناک که بر قلوب آنها می رسد.

﴿شِهَابُ ثَاقِبٌ ﴾ یعنی ستارگان نورانی که هر گاه به آنها اصابت میکند دورشان میگرداند. ۲

فَاسْتَقْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طَبِنِ لأَزِبِ (١١) بَلْ عَجِبْتَ وَ يَسْخَرُونَ (١٢) وَ إِذَا ذُكِرُوا لاَ يَذْكُرُونَ (١٣) وَ إِذَا زَأَوْا آيَةً يَسْتَسْخِرُونَ (١۴)

۱۱\_پس از آنها بپرس، آیا آفرینش آنها سخت تر است یا آفرینش موجوداتی
 که آفریدهایم؟ ما اینها را از گل چسبنده آفریدیم.

۱۲\_بلکه تو (از انکار آنها) تعجب میکنی و آنها نیز تمسخر میکننا..

۱۳ ـ و هنگامی که به آنها تذکر داده شود هرگز متذکر نمی شوند.

١. تفسير صافي، ج ٤، ص ١٧٤ ؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٠٩

۲. تفسیر برهان،ج ۶، ص ۴۰۹

۱۴ ـ و هـنگامی کـه نشـانهای را بـبینند، (دیگـران را نـیز) بـه تــمسخر وا میدارند.

﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِينٍ لأزِبٍ ﴾ يعنى كِلى كه به دست مىچسبيد. \

﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَ يَسْخَرُونَ \* وَ إِذَا ذُكِّـرُوا لا يَـذْكُـرُونَ \* وَ إِذَا رَأَوْا آيَـةً يَسْتَسْخِرُونَ \* وَ إِذَا رَأَوْا آيَـةً يَسْتَسْخِرُونَ \* يعنى قريش هنگامي كه نشانهاي را ببينند.

أَإِذَا مِثْنًا وَكُنَّا تُزَاباً وَعِظَاماً أَإِنَّا لَمَبْعُوثُونَ (١٦)

أَ وَ آبَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ (١٧)۞

قُلْ نَعَمْ وَ أَنْتُمْ ذَاخِرُونَ (١٨)

۱۶ ـ آیا هنگامی که مُردیم و به خاک و استخوان پوسیده مبدل شدیم باز دوباره زنده شده و برانگیخته میشویم؟

١٧ ـ يا پدران گذشتهٔ ما (زنده می شوند)؟!

۱۸\_ بگو: آری، همهٔ شما (و پدرانتان) زنده میشوید، در حالی که خوار و ذلیل هستید.

خداوند قول دهریون از قریش را نقل کرده و میفرماید: ﴿ أَإِذَا مِتْنَا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا وَ كُسُنّا

احْشُرُوا اللَّذِينَ ظَلَمُوا وَ أَزْوَاجَهُمْ وَ مَاكَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٢) مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْجَحِيمِ (٢٣)

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۱۰؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۷۷

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۱۰

وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ (٢٤)

۲۲ ـ (و به فرشتگان خطاب شود:) ستمکاران را با همسرانشان (همکارانشان) و آنچه را که می پرستیدند را حاضر کنید،

۲۳ که به غیر از خدا را می پرستیدند، آنها را به راه دوزخ هدایتشان نمایید. ۲۴ و آنها را نگه دارید که مورد سؤال واقع شوند.

﴿ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ أَزْواجَهُمْ ﴾ محشور كنيد آنهائي كه در حق آل محمد البَيْ ظلم و ستم كردند.

﴿و أَزُواجهم ﴾ يعنى كسانى كه در ظلم و ستم شبيه به آنها بودند. الله البى البارود روايت مىكند كه امام باقر الله الله الله ﴿ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْجَحِيمِ ﴾ فرمودند: آنها را به سوى مسير دوزخ مى خوانند. ٢ ﴿ وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسُولُكُونَ ﴾ يعنى از ولايت على الله الذخواست مى شوند.

> بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ (٢٦) وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسْاءَلُونَ (٢٧) فَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمينِ (٢٨) فَالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنينَ (٢٩)

۲۶\_بلکه آنها امروز تسلیم (قدرت خداوند) هستند.

۲۷ ـ و در آن هنگام از یکدیگر سؤال میکنند،

۲۸ ـ گروهی گویند: شما بودید که از سمت راست ما می آمدید.

۲۹ ـ (آنها در جواب) گویند: بلکه شما خودتان ایمان نیاوردید.

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٠١

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٠١

﴿ بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مَسْنَتَسْلِمُونَ ﴾ يعنى براى عذاب همكى تسليم مىشوند.

سبس خداوند قول آنها را نقل كرده و مىفرمايد: ﴿ وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسُاءَلُونَ ﴿ وَ أَقْبَلَ بَعْضُ مَلَىٰ بَعْضِ يَتَسُاءَلُونَ ﴿ فَالَّذِى وَ فَلَانَى (اولى و دومى).

﴿ قَالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ آنها در جواب مى گويند: بلكه شما خودتان ايمان نياورديد.

فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ (٣١)

فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّاكُنَّا غَاوِينَ (٣٢)

۳۱\_پس امروز فرمان پروردگارمان بر ما حتمی است، همانا ما عذاب او را

خواهيم چشيان تاريختات كورار عادي دي

٣٢ ما شما را گمراه كرديم كه خودمان در گمراهي بوديم.

﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ ﴾ يعنى وعدهٔ پروردگار به ما محقق گشته و حال بايد عذاب الهي را بچشيم.

﴿ فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّاكُنَّا غَاوِينَ ﴾ ما شما را گمراه كرديم كه خودمان در گمراهى بوديم.

> فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ (٣٣) إِنَّاكَذَٰلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (٣۴) إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قَبِلَ لَهُمْ لَا إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ (٣۵) ٣٣\_پس همانا آنها در آن روز در عذاب الهى مشتر*ى* هستند.

> > ۳۴ که با مجرمین اینچنین برخورد میکنیم.

۳۵ ـ همانا آنها بودند هنگامی که گفته میشد هیچ معبودی جـز خـدای یگانه نیست، سرکشی میکردند.

﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ \_ تا \_يسَنْتَكْبِرُونَ ﴾ اين آيات از محكمات است.

وَ يَقُولُونَ أَ إِنَّا لَنَادِكُوا آلِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونِ (٣٦) بَلْ جُاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْمُرْسَليِنَ (٣٧)

۳۶ و می گفتند: آیا ما به خاطر شاعر دیوانه ای خدایان خود را ترک کنیم؟
۲۷ - (چنین نیست که آنها پنداشتند) بلکه (پیامبر) با حق آمد و پیامبران پیشین را نیز تصدیق می کند.

﴿ وَيَقُولُونَ أَ إِنَّا لَتَارِكُوا آلِهَ تِنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونِ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَا إِنَّا .

پس خداوند آنها را رد كرده و مى فرمايد ﴿ بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَ صَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ بلكه پيامبرانى به حق آمده همچنانكه قبل از او پيامبرانى به حق آمده بودند.

أُولٰئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (٤١)

۴۱ ـ برای آنها روزی معینی است.

خداوند آنچه را که برای مومنین آماده کرده را بیان میکند: ﴿ أُولَئِکَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ یعنی در بهشت. \

لأَ فَيِهَا غَوْلٌ وَ لاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ (٤٧)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۱۵

وَ عِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عَبِنُ (۴۸) كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ (۴۹)

۴۷ ـ شرابی که نه مایهٔ تباهی عقل می شود و نه به وسیلهٔ آن مست می گردند.

۴۸\_و در نزد آنها حوریان زیبا چشمی است که فقط به شوهران خود عشق میورزند.

۴۹ که گویی (آن حوریان در سفیدی و لطافت) همانند تخم مرغهایی هستند (که زیر پر و بال مرغ) پنهان ماندهاند (تا گرد و غباری بر روی آنها نشیند).

﴿لا فِيهَا غَوْلٌ ﴾ يعنى در بهشت هيچ نسادى نيست.

﴿ وَ لا هُمْ عَنْها يُنْزَفُونَ ﴾ يعني در آن مست و لايعقل نمى شوند.

﴿ وَ عِنْدَهُمْ قَاصِرًاتُ الطَّرْفِ عِينٌ ﴾ يعنى حور العين كه نگاه كردن به آنها آدمى را از مشغول شدن به ديگرى باز مى دارد.

﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ ﴾ كه مكنون به معناى مخزون و پنهان است.

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ (٥٠) قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لَي قَرِينٌ (٥١) يَقُولُ أَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ (٥٢) أَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُزاباً وَعِظَاماً أَ إِنَّا لَمَدبِنُونَ (٥٣) قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَلِّعُونَ (٥٤) فَاطَّلَعَ فَرَآهُ في سَوْاءِ الْجَحيمِ (٥٥) قَالَ تَاللَّهِ إِنْ كِدْتَ لَتَرْدبِنِ (٥٦) وَ لَوْ لَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ (۵۷) أَ فَمَا نَحْنُ بِمَيْتَتِهِنَ (۵۸) إِلاَّ مَوْتَتَنَا الأُولَىٰ وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِهِنَ (۵۹) إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ (٦٠)

۵۰ (در بهشت که غرق نعمتهای الهی هستند) از همدیگر میپرسند،

۵۱ یکی از آنها میگوید: برای من (در دنیا) همنشینی بود.

۵۲ که به من میگفت: آیا تواین سخنان را باور میکنی (که بهشت و قیامت و جهمنی هست)؟

۵۳\_آیا هنگامی که مُردیم و خاک و استخوان پوسیده شدیم دوباره زنده

شده، پاداش و کیفری میبینیم؟

۵۴\_(و آنگاه) میگوید: أیا میتوانید از حال او خبری بگیرید؟

۵۵ پس نگاهی میکند و او را در میان دوزخ میبیند.

۵۶ (مومن به آن کافر) میگوید: به خدا سوگند نزدیک بود که مرا نیز به هلاکت بکشانی.

۵۷ و اگر نعمت پروردگارم نبود من نیز از حاضر شدگان (به دوزخ) بودم.

٥٨ ـ (و سپس از خوشحالی می کوید:) آیا ما هرگز نمی میریم؟

۵۹\_ مگر همان مرگ اول (که در دنیا تمردیم) و ما دیگر هرگز عـذاب میشویم.

.ع\_این همان رستگاری بزرگ است.

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ۞ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ۞ يَقُولُ أَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴾ يعنى آنچه را براى تو مىگويد آن را تصديق كن زيرا هنگامى كه مُردى زنده مىشوى پس به همنشينش مىگويد: ﴿ هَلْ أَنْ تُمْ

مُطِّلِعُونَ ﴾ آيا ميتوانيداز حال او خبري بگيريد؟

﴿ فَاطَّلُعَ فَرَآهُ فِي سَواءِ الْجَحِيمِ ﴾ پس نگاهي ميکند و او را در ميان دوزخ مييند.

به همنشینش میگوید: ﴿ تَاللّٰهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدِینِ ﴿ وَ لَوْ لاَ نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِینَ ﴾ به خدا سوگند نزدیک بود که مرا نیز به هلاکت بکشانی. و اگر نعمت پروردگارم نبود من نیز از حاضر شدگان (به دوزخ) بودم. ا

ابى الجارود رايت مى كندكه امام باقرى الله الله ﴿ فَاطَّلُعَ فَرَ آهُ فِي سَوْاءِ الْجَحِيم ﴾ فرمودند: يعنى در وسط جهنم.

سبب الأموت مى كويند: ﴿ أَفَمَا نَحْنُ بِمَيْتِينَ \* إِلا مُوتَتَنَا الْأُولَىٰ وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ \* إِلا مُوتَتَنَا الْأُولَىٰ وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ \* إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وسبس از خوشحالى مى كويد: آيا ما هركز نمى ميريم؟ مكر همان مرك اول (كه در دنيا مُرديم) و ما ديكر هركز عذاب نمى شويم. اين همان رستگارى بزرگ است.

ابوبصیر از امام باقر الله روایت کرده که فرمود: وقتی اهل بهشت داخل بهشت می شوند، و اهل جهنم به آتش در می آیند، مرگ را به صورت گوسفندی می آورند و بین بهشت و دوزخ سر می برند و می گویند دیگر برای احدی مرگ نیست و هر کس تا ابد در جای خود هست، در این هنگام اهل بهشت می گویند: آیا دیگر ما نمی میریم، مرگ ما همان مرگ اول بود؟ و آیا ما عذاب نمی شویم؟ راستی این چه رستگاری عظیمی است و برای چنین مقامی شاسته است که تلاشگران تلاش کنند.

# أَ ذٰلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ (٦٢)

۱. تفسير برهان، ج ۶، ص ۴۱۶

## إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ (٦٣)

۶۲\_آیااین (نعمتهای بهشتی) بهتر است یا درخت زقوم جهنم؟

۶۳ همانا ما آن را عذاب ستمكاران قرار داديم.

﴿ أَ ذَٰلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ \* كه مراد از فتنه در اینجا عذاب است.

ئُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِنْ حَميمٍ (٦٧)

۶۷ سپس برای آنها بعد از خوردن زقوم دوزخ، آب داغ متعفنی هست (که مینوشند).

﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِنْ حَمِيمٍ \* يعنى عذاب برروى عذاب.

فَهُمْ عَلَىٰ آثارِهِمْ يُهُرَعُونَ ﴿٧٠)

٧٠ پس اینها به دنبال آثار آنها (پدرانشان) کشانده می شوند.

﴿ فَهُمْ عَلَىٰ آثارِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾ يعنى آنها به دنبال آثار پدران خود مىروند.

وَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا فَيِهِمْ مُثَلِّدِينَ (٧٢)

فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِينَ (٧٣)

۷۲ و به تحقیق ما در میان آنها انذار کنندگانی فرستادیم.

۷۳\_پس بنگر که عاقبت انذار شوندگان (تکذیب کنندگان و کافران) چگونه

بود.

﴿ وَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ يعنى انبياء را فرستاديم.

﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ يعنى بر عاقبت امتهاى هلاك شده نكاه كن.

## وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ (٧٥)

۷۵ - و به تحقیق نوح ما را خواند، و ما چه نیکو اجابت کنندهای هستیم.

خداوند عز و جل نداء انبیاء (خواندن آنها خدا) را ذکر کرده و میفرماید: ﴿ وَ لَقَدْ نَادَانًا نُوحٌ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ ﴾ و به تحقیق نوح ما را خواند، و ما چه نیکو اجابت کنندهای هستیم.

## وَ جَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧)

٧٧ و ما فوزندان او را بازماندگان زمين قرار داديم.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله اید (دیل آیه ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِیّتَهُ هُمُ الْبَاقِینَ ﴾ فرمودند: به حق نبوت و کتاب و ایمان را در اعقاب فرزندان نوح قرار داد و تمام فرزندان آدم در روی زمین از نسل نوح نمی باشند که خداوند در قرآن می فرماید: ﴿ احْمِلْ فِیهَا مِنْ کُلِّ رُوْجَیْنِ اَتُنینِ وَ اَهْلَکَ إِلاَّ مَنْ سَبَقَ عَلَیْهِ الله الله وَ مَنْ آمَنَ وَ مُا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِیلٌ ﴾ از هر جفتی از حیوانات یک زوج را در آن کشتی حمل کن، همچنین خاندانت را بر آن سوار کن، مگر آنهایی که قبلاً وعدهٔ هلاک آنها داده شده است، و نیز مومنان را سوار کن، امّا جز عدهٔ کمی به او ایمان نیاوردند.

و همچنین می فرماید: ﴿ ذُرِّیَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴾ آاز فرزندانش کسانی که با نوح حمل کردیم. ۳

## وَ إِنَّ مِنْ شَهِعَتِهِ لَإَبْرَاهِهِمَ (٨٣)

۱. هود، آیهٔ ۴۰

۲. اسراء، أية ٣

٣. بحارالانوار، ج ١١، ص ٣١٠؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ١٨٧؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢١٨

إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَليمٍ (٨٤)

۸۳ و همانا از پیروان او (نوح) ابراهیم بود.

۸۴۔ هنگامی که با قلب سلیم (پاک) به سوی پروردگارش آمد.

### اسم شيعه در قرآن

ابوبصیر از امام باقراطی روایت میکند که فرمود: بزودی اسم شما را مورد اهانت قرار میدهند.

عرض كردم: فدايت گردم آن كدام اسم است ؟

فرمود: اسم شیعه، گفته شده همانا مردم ما را بر آن اسم عیب و ایراد میگیرند، آیا فرمایش الهی را نشنیدهای ﴿وَ إِنَّ مِنْ شِیعَتِهِ لَإِبْرَاهِیمَ ﴾ و همانا از پیروان او (نوح) ابراهیم بود ﴿

و اینکه می فرماید: ﴿ فَاسْتَغَاثَهُ ٱلَّذِي مِنْ شِیعَتِهِ عَلَی الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ آکه اسم شما را مورد اهانت قرار می دهند. ٣

﴿إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ مىفرمايد: قلبْ سليم به دور از شك است؛ أكه خبرش را در سورة انبياء نوشته ايم.

فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَا ذَا تَرَىٰ قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُني إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٢) فَلَمَّا أَشْلَمَا وَ تَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٣)

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٢٩

۲. قصص، آیهٔ ۱۵ ؛ آن که از پیروانش بود در برابر دشمنش از او درخواست کمک کرد.

٣. تفسير برهان، ج ع، ص ٢١٩؛ تفسير صافي، ج ع، ص ١٨٨؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٠٥

۴. تفسير برهان، ج ۶، ص ۴۳۹

وَ نَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِهِمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا إِنَّاكَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنبِنَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلاٰءُ الْمُبِينُ (١٠٦)

۱۰۲ - پس هنگامی که با او به مقام سعی رسید، (ابراهیم) گفت: ای فرزندم، در خواب دیدم که تو را ذبح می کنم، نظر تو چیست؟ گفت: ای پدر، بدانچه که مامور شده ای عمل کن، بزودی مرا به خواست خداوند از صبر کنندگان خواهی یافت.

۱۰۳ ـ پس هنگامی که هر دو تسلیم شدند، (ابراهیم) جبین او را بر روی خاک گذاشت،

۱۰۴ ـ و ما او را ندا داديم كه اي ابر اهيم،

۱۰۵\_به تحقیق رویانت را انجام دادی ؛این چنین ما نیکوکاران را باداش مرکزی گیرارس میدهیم.

۱۰۶ ـ همانااین امتحان روشنی بود.

### بجا آوردن ابراهیم مناسک حج را

﴿ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرِىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانْظُرْ مَا ذَا تَرِىٰ قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾

معاویه بن عمار از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: هنگام زوال خورشید در روز ترویه جبرئیل نزد حضرت ابراهیم اله آمد و گفت: ای ابراهیم به مقدار کافی از برای خود و خانوادهات آب بردار که ما بین مکه و عرفات آبی نیست.

به خاطر همین هشتم ذی الحجه را روز ترویه می گویند، ابراهیم حرکت

کردتا اینکه به منی رسید، نماز ظهر و عصر و مغرب و عشا و صبح را در آنجا خواند تا اینکه آفتاب زد، از منی به سوی عرفات حرکت نمود و در نَمَره که وسط عرفات است وارد شد، چون ظهر شد غسل کرده و نماز ظهر و عصر را بایک اذان و دو اقامه بچا آورد و در مسجدی که در عرفات است و با سنگهای سفید مرمت شده بود نماز خواند سپس به سوی موقف رفت، جبرئیل گفت: ای ابراهیم به گناهانت اعتراف کن و اعمال حج را بشناس، که برای همین عرفه نامیده شده است. ابراهیم در موقف ماند تا خورشید غروب کرد، جبرئیل گفت: ای ابراهیم به مشعر نزدیک شو که به آن مزدلفه می گویند و او را به مشعرالحرام آورد که با یک اذان و دو اقامه نماز مغرب و عشاء را خواند و سپس تا صبح در آنجا ماند و بعد از خواندن نماز صبح به منی رفت و جبرئیل او را به رمی جمرهٔ عقبه دستور داد که ابلیس ملعون در پشت آن جمرهٔ عقبه قرار داشت.

#### ذبح اسحاق

سپس، داوند به ابراهیم امر نمود که قربانی کند. ابراهیم هنگامی که خواست از عرفات برگردد در مشعرالحرام ماند در خواب دید که فرزندش اسحاق را قربانی میکند که او نیز با مادرش ساره حج را به جا می آورد، هنگامی که به منی برای رمی جمره رسید، زنش را به خانه فرستاد و فرزندش را در نزد خود نگه داشت، چون به جمرهٔ وُسطی رسید با او مشورت کرد و گفت: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرِیٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَنْبُحُکَ فَانْظُرُ مَا ذَا تَریٰ ﴾ ای فرزندم در خواب دیدم که تو را ذبح میکنم نظرت چیست؟

او كفت: ﴿ يا أَبِّتِ افْعَلْ ما تُؤمَّرُ سَتَجِدُني إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ \* فَلَمَّا

أَسْلَمًا ﴾ اى پدر بدانچه امر شده اى آن را بجا بياور كه ان شاء الله بزودى مرا از صابرين خواهى يافت. و تسليم امر الهى شد.

پیرمردی جلو آمد و گفت: ای ابراهیم از این بچه چه میخواهی؟

فرمود: مىخواهم او را قربانى كنم.

گفت: سبحان الله آیا میخواهی بچهای را قربانی کنی که یک لحظه هم خدا را معصیت نکرده است؟

ابراهيم النياف فرمود: خداوند مرا بدان امر نموده است.

گفت: پروردگارت تو را از آن نهی میکند، همانا این شیطان است که تو را به آن امر کرده است.

ابراهیم به او فرمود: وای بر تو این خداوند است که مرا بدان امر کرده است و گفتار او در گوشم طنین انداز گردیده است.

گفت: بخدا سوگند این شیطان است که تو را بدان امر کرده است.

ابراهیم فرمود: بخدا سوگند دیگر با تو سخنی نمیگویم، سپس ابراهیم الله عزم بر ذبح نمود.

شیطان گفت: ای ابراهیم تو پیشوائی هستی که مردم به تو اقتداء میکنند و اگر تو فرزندت را ذبح کنی مردم نیز فرزندانشان را ذبح خواهند کرد.

ولی ابراهیم الی با او سخنی نگفت، رو به فرزندش کرد و دربارهٔ ذبح با او مشورت نمود، چون تسلیم امر الهی شدند، فرزند گفت: ای پدر صورتم را بپوشان و آن را محکم ببند.

ابراهیم فرمود: ای فرزندم دست و پایت را نمیبندم پس مفرشی را که در روی الاغ بود روی زمین پهن کرد و چاقو را بر حلقوم او گذاشت و سرش را به سوی آسمان بلند کرد و چاقو را کشید که در آن هنگام جبرئیل چاقو را به

پشت برگرداند و گوسفندی از کوه ثبیر بیرون آمد که جبرئیل فرزند را از زیر دست ابراهیم بیرون آورده و آن گوسفند را در زیر دست او خواباند و از مسجد خیف ندا داد: ﴿أَنْ یَا إِبْرَاهِیمُ \* قَدْ صَدَّقْتَ الرُّولَیٰ اِنْاکَذٰلِکَ نَجْزِی الْمُحْسِنِینَ \* إِنَّ هٰذٰا لَهُوَ الْبُلْاءُ الْمُبِینُ \* و ما او را ندا دادیم که ای ابراهیم، به تحقیق رویائت را انجام دادی ؛ این چنین ما نیکوکاران را پاداش میدهیم. همانا این امتحان روشنی بود.

ابلیس خودش را به مادر آن جوان رساند که در وسط بیابان به کعبه نگاه می کرد گفت: پیرمرد کیست؟

گفت: شوهرم است.

گفت: آن نوجواني كه با اوست چه كسي است؟

گفت: فرزندم است.

ابلیس گفت: آن پیرمرد را دیدم که او را خوابانده و چاقو در دست میخواهد او را ذبحش بکند.

زن گفت: دروغ میگوئی، ابراهیم مهربانترین مردم است چگونه فرزندش را ذبح میکند؟

ابلیس گفت: به خدای آسمان و زمین و این خانه سوگند او را دیدم که چاقو در دست می خواست فرزندش را سر ببرد.

زن گفت: برای چه؟

ابلیس گفت: گمان می کند که پروردگارش او را بدان امر کرده است.

گفت: پس حق با اوست که مطیع پروردگارش است، در نفسش خطور کرد که مبادا امری از جانب خداوند برای فرزندش نازل شده است، چون اعمال حج را به جا آورد در حالی که دستانش را بر روی سرش گذاشته بود خودش را به بیابانی که به سوی منی میرفت رساند و میگفت: پروردگارا مرا به خاطر آن رفتاری که با مادر اسماعیل کردهام مواخذه مکن.

راوی گوید: عرض کردم: ابراهیم در کجا اراده نمود که فرزندش را ذبح کند؟

فرمود: در جمرهٔ وُسطی. گوسفند از کوهی که در سمت راست مسجد منی است از آسمان نازل شد که در تاریکی می چرید و در تاریکی راه می رفت.

راوی گوید، عرض کردم: آن گوسفند به چه رنگی بود؟

فرمود: ابلق خاکستری بود. ا

ابن سنان گوید از امام صادق الله سؤال کردیم که چه کسی صاحب ذبح بود؟

فرمود: اسماعیل. <sup>۲</sup>

از رسول خدا عَنْ روایت شده که فرمود: من فرزند دو ذبیح هستم یعنی اسماعیل و عبد الله بن عبد المطلب. این دو خبر از خاصه است.

دربارهٔ ذبیح اختلاف است که اسحاق بوده یا اسماعیل و عبدالله، که عامه دو خبر مختلف دربارهٔ اسحاق و اسماعیل نقل میکنند.

پس خداوند عزوجل او را ندا داد و فرمود: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّولَيْا ﴾ به تحقيق رويائت انجام دادى.

هنگامی که ابراهیم تصمیم بر ذبح فرزندش گرفت و تسلیم امر الهی شد، خداوند فرمود: ﴿إِنِّي جُاعِلُکَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ \* همانا من تو را امام و پیشوای

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ١٢٥ ؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٢٤

۲. بحارالانوار، ج ۱۲، ص ۱۳۷

٣. بحارالانوار، ج ١٢، ص ١٢٧

۴. بقره،آیهٔ ۱۲۴

مردم قرار دادم.

ابراهیم عرض کرد: ﴿وَ مِنْ ذُرِّیَّتِي ﴾ او از فرزندان من. خداوند فرمود: ﴿لأَینَالُ عَهْدِي الظَّالِمِینَ ﴾ آیعنی امام ظالم و ستمکاری به عهد من نمی رسد. "

> وَ لَقَدْ مَنَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَ هَارُونَ ﴿ ١١٤) وَ نَجَّيْنَاهُمُا وَ قَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظيم (١١٥) وَ نَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ (١١٦) وَ آتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ (١١٧) وَ هَدَيْنَاهُمَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (١١٨) وَ تَرَكُنْا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ (١١٩) سَلامٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَ هَارُّونَ \* (۱۲۰) سَلامٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَ هَارُّونَ \* (۱۲۰) إِنَّا كَذٰلِكَ نَجْزي الْمُحْسِنينَ (١٢١) إنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ (١٢٢) وَ إِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلاْ تَتَّقُونَ (١٢٤) أَ تَدْعُونَ بَعْلاً وَ تَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقينَ (١٢٥) ۱۱۴ ـ و به تحقیق بر موسی و هارون منّت گذاشتیم. ۱۱۵ ـ و آن دو با قومشان را از اندوه بزرگی نجات دادیم. ۱۱۶ ـ و آن دو را باری کردیم تا بر دشمنانشان پیروز شدند.

١. بقره، أية ١٢۴

۲. بقره، آیهٔ ۱۲۴ ؛ عهد من به ستمکاران نمی رسد.

۳. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۴۰

۱۱۷ ـ و به آن دو کتاب روشنگر (هدایتگر) عطا کردیم.

۱۱۸ ـ و آن دو را به راه راست هدایت کردیم.

۱۱۹ ـ و نام نیک آن دو را در میان آیندگان باقی گذاشتیم.

۱۲۰ ـ سلام بر موسى و هارون .

۱۲۱ ـ ما اینچنین نیکوکاران را پاداش میدهیم.

۱۲۲ ـ همانا آن دو از بندگان مومن ما بودند.

۱۲۳ ـ و همانا الياس از رسولان بود.

۱۲۴ \_ هنگامی که به قومش گفت: آیا از خداوند نمی ترسید؟

1۲۵ ـ آیا بت «بعل» را می خوانید و بهترین آفریننده را ترک میکنید؟

خداوند عز و جل منتش را بر موسى و هارون نقل كرده و مىفرمايد: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَ هَارُونَ وَ نَجَّيْنَاهُمَا وَ قَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ \_ تا \_ أَ

تَدْعُونَ بَعْلاً ﴾ براى آنها بتى بود كه به آن بعل مى گفتند كه مردى از شخصى

عرب باديه نشين از شترى كه ايستاده بود سوال كرد كه مال چه كسى است؟

گفت: من بعل آن هستم و آن رب بعل ناميده شد. ا

> وَ تَرَكُنْا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٢٩) سَلاٰمٌ عَلَىٰ إِلْيَاسِينَ (١٣٠) ١٢٥ مَانُ لَنْ كَالِمُ اللهِ عَلَىٰ إِلَيْاسِينَ (١٣٠)

۱۲۹ ـ و ما نام نیک او را در میان آیندگان باقی گذاشتیم.

۱۳۰ ـ سلام بر آل ياسين.

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۴۷؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۳۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۱۹۹

مىباشند.

وَ إِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلينَ (١٣٣)

۱۳۳ ـ و همانا لوط از رسولان بود.

خداوند عز و جل لوط را ذكر كرده و فرمود: ﴿ وَ إِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ كه خبرش را ذكر كرديم.

وَ إِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٩) إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (١٤٠) فِسْاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُذْخَضِينَ (١٤٧) فَالْتَقَمَهُ الْحُوثُ وَ هُوَ مُلِيمٌ (١٤٢) 1٣٩ ــ و همانا يونس از رسولان بود.

۱۴۰ منگامی که به سوی کشتی (بر جمعیت و بار) فرار کرد.

۱۴۱ ـ پس با آنها قرعه انداخت و مغلوب شد (قرعه به نامش افتاد).

۱۴۲ ـ و ماهی بزرگی او را بلعید که او سزاوار سرزنش بود.

خداوند داستان يونس را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿وَ إِنَّ يُسُونُسَ لَـمِنَ الْمُرْسَلِينَ إِذْ أَبَّقَ﴾ ابق يعنى هرب، فرار كرد.

﴿إِلَى الْقُلْكِ الْمَشْحُونِ \* فَسَاهَمَ \* يعنى قرعه انداختند.

﴿فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ﴾ يعنى او را در دريا انداختند.

﴿ فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَ هُوَ مُلِيمٌ ﴾ كه خبرش را در سورة يونس نوشتيم.

وَ أَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينِ (١٤٦)

۱۴۶ ـ و برای او بوتهٔ کدونی رویاندیم. ﴿ وَ أَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينِ ﴾ يقطين به معناي كدو است.

فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبُكَ الْبَتَاتُ وَلَهُمُ الْبَتُونَ (۱۴۹)
أَمْ خَلَقْنَا الْمَلاَئِكَةَ إِنَاثاً وَ هُمْ شَاهِدُونَ (۱۵۰)
أَلاَ إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ (۱۵۱)
وَلَدَ اللَّهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (۱۵۲)
أَصْطَفَى الْبَتَاتِ عَلَى الْبَتِينَ (۱۵۳)
مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (۱۵۴)
أَفْلا تَذَكُرُونَ (۱۵۵)
أَفْلا تَذَكَرُونَ (۱۵۵)

۱۴۹\_پس از آنها سوال کن آیا برای پروردگارت دخترانی هست و برای آنها پسران؟

10٠ ـ يا ما فرشتگان را مونث آفريديم و آنها نيز شاهد بودند؟

101 \_ آگاه باشید آنها بااین تهمت بزرگشان میگویند:

١٥٢ ـ خداوند فرزند دارد ؛ همانا آنها دروغ می گویند.

۱۵۳ ـ (آیا خداوند) دختران را بر پسران برگزید؟

۱۵۴ \_ شما را چه شده است؟ چگونه حکم میکنید؟

100 ـ آيا متذكر نمي شويد؟

۱۵۶ ـ آیا برای شما دلیل روشنی است؟

خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و می فرماید: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِّكَ الْبُنَّاتُ وَ لَهُمُ الْبَنُونَ ﴾ قریش می گفتند که ملائکه دختران الهی هستند.

خداوند آن را رد کرده و می فرماید: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ \_ تا \_سُلْطَانُ مُبِينٌ ﴾ یعنی بر آنچه که گمان میکنید برایش حجتی قوی بیاورید.

وَ جَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً وَ لَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ (١٥٨) ١٥٨ ــ و آنها ميان او (خداوند) و جن نسبت و خويشى قائل شدند، و به تحقيق جنيان مى دانند كه اينها (مشركان) در پيشگاه الهى حاضر خواهند شد.

﴿ وَ جَعَلُوا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً ﴾ يعنى آنها مى گفتند كه جنيان دختران خداوند هستند.

﴿ وَ لَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴿ يَعْنِي بدرستى كه آنها در آتش جهنم هستند.

وَ مَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ (١٦٤)

18۴ ـ هیچ کسی از ما نیست مگر آنکه برای او مقام معلومی است.

يحيى بن مسلم گويد از امام صادق الله شنيدم كه در تفسير آية ﴿وَ مَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ فرمودند: اين آيه دربارهٔ ائمه و اوصياء از آل محمد الهيك نازل شده است. ا

شهاب بن عبد ربه گوید شنیدم که امام صادق الله میفرمود: ای شهاب ما شجرهٔ نبوت و معدن رسالت و محل رفت و آمد ملائکه هستیم و عهد و پیمان خدائیم، ما ودیعه های خدا و حجت اوییم، ما صفوف نورانی در اطراف عرش بودیم و خدا را تسبیح می کردیم و اهل آسمان از تسبیح ما تسبیح می گفتند تا

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٣٩؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٢٠٧؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٥٩

اینکه به سوی زمین آمدیم، تسبیح گفتیم و اهل زمین نیز با تسبیح ما تسبیح می گفتند، ما صافون و مسبحون هستیم. هر کس به عهد و پیمان ما وفا کند به عهد و پیمان خداوند وفا کرده است و هر کس با ما پیمان شکنی کند با خدا پیمان شکنی کرده است. ا

وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ (١٦٥)
وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ (١٦٥)
وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ (١٦٧)
وَ إِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ (١٦٧)
لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الْأَوْلِينَ (١٦٨)
لَكُنَّا عِبَادَ اللّهِ الْمُخْلَصِينَ (١٦٨)
فَكَفَرُ وا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١٧٠)
فَكَفَرُ وا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١٧٠)
عَمَا ـ و مَا هَمَهُ بِهِ صَفَ ايستَادُه ايم.
عمَا ـ و مَا هَمَهُ بِهِ صَفَ ايستَادُه ايم.
عمَا ـ و مَا هَمَكَى تسبيح كوى هستيم.
عمَا ـ و آنها مَن گفتنك:
عمَا ـ و آنها مَن گفتنك:

189 ـ ما هم از مخلص خدا میبودیم.

۱۷۰ ـ و (دروغ میگفتند، هنگامی که این کتاب بزرگ برایشان آمد) به آن کافر شدند و به زودی (کیفر خود را) خواهند دانست.

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله الله الله ﴿ وَ إِنْ كَانُوالَيَقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الْأُولِينَ \* لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ \* فرمود: آنها كفار قريش بودند كه مى گفتند كه خداوند يهود و نصارى را بكشد كه چگونه بر

١. بحارالانوار، ج ٢۴، ص ٨٧

پیامبرانشان دروغ بستند، بخدا سوگند اگر در نزد ما ذکری از اولین بود از بنده های مخلص خداوند می شدیم، خداوند می فرماید: هنگامی که محمد می بنده های مخلص خداوند می شدید که می فرماید: ﴿فَسَوْفَ یَعْلَمُونَ ﴾ و به زودی (کیفر خود را) خواهند دانست.

جبرئيل گفت: اى محمد ﴿ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ﴾ و ما همه به صف ايستادهايم و ما همكي تسبيح كوى هستيم.

فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ (١٧٧) وَ تَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَٰى حِبنِ (١٧٨) وَ أَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ (١٧٩) شَبْخَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ (١٨٠) وَ سَلامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ (١٨١) وَ الْحَمْدُ لِلَٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٨١)

۱۷۷ ـ پس هنگامی که عذاب در جلوی خانه هایشان فرود آید، پس انذار کنندگان چه صبح بدی خواهند داشت.

۱۷۸ ـ و از آنها تا وقتی معین روی بگردان.

۱۷۹ و (نتیجهٔ اعمالشان را) بنگر، که آنها نیز به زودی (نتیجهٔ اعمال تو را) خواهند دید.

۱۸۰ ـ پاک و منزه است پروردگار تو، پروردگار عزّت، از آنچه که توصیف میکنند.

۱۸۱ ـ و سلام بر رسولان.

۱۸۲ ـ که حمد و سیاس برای پروردگار عالمیان است.

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ يعنى هنگامى كه عذاب در آخرالزمان بر بنى اميه و پيروان آنها نازل شود.

﴿ وَ تَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴾ وَ أَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ هنگامى كه عذاب بر آنها نازل شود به خود مى آيند كه در اين هنگام هيچ نفعى به حالشان ندارد، اين از براى اهل شبهات و گمراهان از اهل قبله است. ا

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِم ﴾ يعنى زمانى كه عذاب در مكان و جايگاه آنها نازل شود ﴿ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ \_ تا \_ وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾



١. تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٥٩؛ بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٣٢

# تفسير سورة ص



۳۸ – سورهٔ ص در مکه نازل

شده و دارای ۸۸ آیه است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

ص وَ الْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ (١)

بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا في عِزَّةٍ وَ شِفَّاقٍ (٢)

كَمْ أَهْلَكُنَّا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوًا وَ لاَتَ حَبِنَ مَنَاصٍ (٣)

ا \_ص ، سوگند به قرآن كه صاحب ذكر است.

۲ ـ بلکه کافران در مقام غرور و سرکشی هستند.

۳ ما چه بسیار اقوامی که پیش از اینها هلاکت کردیم و در آن هنگام فریاد
 میزدند (و در خواست کمک میکردند) امّا موقع نجاتشان گذشته بود.

﴿ ص \* وَ الْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ ﴾ اين آيه قسم است و جوابش اين آيه است ﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَ شِقَاقٍ ﴾ يعني در كفر. \

﴿ كُمْ أَهْلُكُنْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَ لاَتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ يعنى در آن وقت فرارى نيست.

وَ عَجِبُوا أَنْ جُاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَٰابٌ (۴) أَجَعَلَ الْآلِهَةَ إِلٰهَا وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ (۵) وَ انْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَ اصْبِرُواعَلَىٰ آلِهَتِكُمْ إِنَّ هٰذَا لَشَيْءٌ يُزادُ (٦) مَا سَمِعْنَا بِهٰذَا فِي الْمِلَّةِ الْآخِرَةِ إِنْ هٰذَا إِلاَّ اخْتِلاقٌ (٧)

۴\_و آنها تعجب کردند که اندار کننده ای از میان خودشان آمد کافران گفتند:
 او ساحری دروغگوست.

۵\_آیا او این همه خدایان را یک خدا قرار داده است؟ همانا ایس چیز
 اعجاب آوری است.

۶\_و بزرگان آنها به راه افتاده و گفتند: بروید و خدایانتان را محکم بگیرید. همانااین چیزی است خواستهاند (شما را از خدایانتان جدا کنند).

٧ ــ ما این را در آئین ملت آخرین نشنیده ایم، این فقط یک آئین دروغینی بیش نیست.

﴿وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾

وقتی رسول خدا گرای او طالب برادرزادهات عقاید ما را سفیهانه خواند، به جمع شده، گفتند: ای ابو طالب برادرزادهات عقاید ما را سفیهانه خواند، به خدایان ما ناسزا گفت و جوانان ما را فاسد نمود و جمعیت ما را متفرق کرد، اگر داعی او بر این کار این است که میخواهد از ناداری نجات یابد، ما برای او آن قدر مال جمع میکنیم که از همه ما ثروتمندتر شود، و حتی او را پادشاه خود میکنیم.

ابو طالب جریان را به رسول خدا مَنْ فَیْ خبر داد، حضرت فرمود: اگر خورشید را به دست راست من بگذارند، و ماه را به دست چپم، نمیپذیرم، و لیکن یک کلمه به من بدهند تا (هم مرا راضی کرده باشند، و هم) به وسیله آن سرور عرب گشته و غیر عرب هم به دین ایشان بگروند و نیز خود آنان یادشاهانی در بهشت باشند.

ابو طالب پاسخ آن جناب را به اطلاع ایشان رسانید.

ایشان گفتند: یک کلمه چیزی نیست ده کلمه از ما بخواهد، رسول خدا عَلَیْهُ فَرمود شهادت دهند به اینکه «لا اله الا الله و انی رسول الله».

مشركين گفتند: شگفتا! آيا سيصد و شصت خدا را رها كنيم، و يك خدا را بگيريم؟

پس خداى سبحان اين آيه را فرستاد: ﴿ وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ الْكَافِرُونَ هٰذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ \_ تا \_ إِلاَّ اخْتِلَاقٌ ﴾ يعنى به هم مخلوط شدهاند. ا

أَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ الذَّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ في شَكِّ مِنْ ذِكْمِي بَـلْ لَـمَّا يَـذُوقُوا عَذَابِ (٨)

أَمْ عِنْدَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ (٩)

أَمْ لَهُمْ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا فَلْيَرْتَقُوا فِي الْأَسْبَابِ (١٠) جُنْدٌ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ (١١)

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ وَ عَادٌ وَ فِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ (١٢)

۸\_آیا در میان همهٔ ما قرآن فقط بر او نازل شده است؟ بلکه آنها (کافران) در قرآن من شک و تردید دارند، بلکه آنها هنوز عذاب مرا نچشیدهاند.

۹\_یا نزد آنها خزائن رحمت پروردگارت که توانا و بخشنده است میباشد؟ ۱۰\_یا حاکمیت آسمانها و زمین و هر آنچه که در میان آن دو است برای آنهاست، پس به هر سبب (که می توانند از آسمانها) بالا بروند (تا جلوی نازل شدن وحی را بگیرند).

11 - اینها لشگر شکست خوردهای از احزاب میباشند.

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ١٨٢

۱۲ \_ قبل از آنها قوم نوح و عاد و فرعون صاحب قدرت (پیامبران ما را) تکذیب کردند.

﴿ أَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْتِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِنْ ذِكْرِي \_ تا \_ مِنَ الْأَحْزَابِ \* يعنى آنهايى كه در روز احزاب (خندق) جمعيت تشكيل دادند.

سپس خداوند هلاک امتها را ذکر میکند که در سورهٔ هود خبرش را نقل کردیم ﴿ کَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ عَادٌ وَ فِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ ﴾ قبل از آنها قوم نوح و عاد و فرعونِ صاحب قدرت (پیامبران ما را) تکذیب کردند.

> وَ مَا يَنْظُرُ هُؤُلاً ۚ إِلاَّ صَيْحَةً وَاجِدَةً مَا لَهَا مِنْ فَوَاقِ (١٥) وَ قَالُوا رَبَّنَا عَجُلْ لَنَا قِطَنَا قَبْلَ يَوْمَ الْجِسَابِ (١٦)

۱۵ ـ و اینها (با این اعمالشان) انتظار جزیک صیحهٔ آسمانی انتظار دیگری را نمیکشند، و دیگر هیچ بازگشتی برای آنها نیست.

۱۶ ــو گفتند: ای پروردگار ما، هر چه زودتر بهرهٔ ما را قبل از روز حساب به ما بده.

﴿ وَ مَا يَنْظُرُ هُولُاءِ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً مَا لَهَا مِنْ فَوَاقٍ ﴾ يعنى از عذاب رهايى نمي يابند.

﴿ وَ قَالُوا رَبَّنَا عَجِّلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ يعنى نصيب و سهم ما را از عذاب به ما بده. ا

> اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَ اذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَثِيدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ (١٧) إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِشْرَاقِ (١٨)

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۸

وَ الطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لَهُ أَوَّابٌ (١٩)

وَ شَدَدْنَا مُلْكَهُ وَ آتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَ فَصْلَ الْخِطَابِ (٢٠)

وَ هَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْزَابَ (٢١)

إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ ذَاوُدَ فَفَرْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لا تَخَفْ خَصْمَانِ بَعَىٰ بَعْضُنَا عَلَىٰ

بَعْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقَّ وَ لاَ تُشْطِطْ وَ اهْدِنَا إِلَىٰ سَوْاءِ الصَّرَاطِ (٢٢) إِنَّ هَٰذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَ تِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَ عَزَّني فِي الْخِطَابِ (٢٣)

قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤْالِ نَعْجَتِكَ إِلَىٰ يَعْاجِهِ وَ إِنَّ كَثْبِراً مِنَ الْخُلَطَاءِ لَسَبِّغَي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ إِلاَّ الَّذَبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ قَلَبِلُ مَا هُمْ وَ ظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَّ زِاكِعاً وَ أَنَابَ (٢۴)

فَغَفَرْنَا لَهُ ذَٰلِكَ وَ إِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ وَ حُسْنَ مَآبِ (٢٥)

۱۷ ــ بر آنچه که میگویند صبر کن، و بندهٔ ما داود صاحب قدرت را یادکن. که دائماً در حال توبه و انابه بود.

۱۸ ـ ما کوه ها را برای او مسخر کردیم که شب و روز با او تسبیح می گفتند.
 ۱۹ ـ و پرندگان را نیز همگی مسخر او کردیم، که همهٔ آنها به سویش باز گشت می کنند.

۲۰ ـ و ملک و حکومتش را نیرومند ساختیم، و به او حکسمت و داوری عطاء کردیم.

11\_و آیا حکایت آن دو شاکی که از محراب بالا رفتند را شنیدهای؟
۲۲\_ هنگامی که بر داود وارد شدند، که از دیدن آنها ترسید، گفتند: مترس، ما دو شاکی هستیم که یکی از ما بر دیگری ستم کرده است، پس میان ما به حق داوری کن، و ناعادلانه قضاوت مکن، و ما را به راه راست هدایت نما.

۲۳ همانا این برادرم است که نود و نه میش دارد و من فقط یک میش دارم.
 امّا می گوید که این یکی را نیز به او بدهم. و در سخن نیز بر من غلبه کرده است.

۲۴ ـ (داود) گفت: به تحقیق او با خواستن آن یک میش که میخواهد بر میشان خودش اضافه کند بر تو ستم کرده، و همانا بسیاری از شریکان در حق همدیگر ستم میکنند مگر کسانی که ایمان دارند و عمل صالح انجام میدهند که آنها نیز بسیار کم هستند. و داود دانست که ما او را سخت امتحان کردهایم، پس در آن حال از پروردگارش طلب آمرزش کرد و به سجده افتاد و توبه نمود. یشیر

۲۵ ـ پس ما نیز او را آمرزیدیم، و همانا برای او در نزد مـا مـقامی والا و عاقبتی نیکو میهاشد.

#### داستان خطيئة داودك

خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَ اذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوْابٌ ﴾ كه اواب يعنى دعا.

﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِشْرَاقِ ﴾ يعنى هنگامى كه خورشيد طلوع مىكند.

﴿ وَ الطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوْابُ وَ شَدَدْنَا مُلْكَهُ \_ تا \_ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْزَابَ ؟ يعنى از محراب پائين آمد. \

﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُدَ فَقَرْعَ مِنْهُمْ \_ تا \_ وَ خَرَّ رَاكِعاً وَ أَنَابَ ﴾

هشام از امام صادق الله روايت كرده هنگامي كه خداوند عزوجل

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۸

شكيبا باشم.

داود الله را در روی زمین خلیفه قرار داد و زبور را بر او نازل فرمود به کوهها و پرندگان وحی نمود که با او تسبیح بگویند و علتش آن بود که هر وقت با بنی اسرائیل نماز میخواند، بعد از نماز وزیرش بلند می شد خداوند را حمد و تسبیح و تکبیر و تهلیل می گفت و سپس پیامبران را یک به یک مدح و ستایش می کرد و فضایل و صبری که انبیا در بلاها و در امتحانات کرده بودند را ذکر می کرد و از داود الله یادی نمی کرد در این وقت داود با پروردگار خود مناجات کرد و گفت: ای پروردگار من، انبیاء گذشته را مورد ستایش قرار داده ای ولی هیچ مدحی از من نشده است.

خداوند وحی نمود ما رسولان خود را به انواع بلاها مبتلا کردیم و آنها در طریق اخلاص پایداری و استقامت ورزیده و شایستهٔ ثنا و درود من شدهاند. داود عرض کرد: پروردگارا مراهم مبتلا کن تا صبور و بردبار بوده و

خطاب رسید: ای داود اینک که خود بلا را بر عافیت انتخاب و اختیار می کنی ما نیز تو را مبتلا خواهیم نمود، من هنگام رسیدن بلا را به انبیاء گذشته بیان نمی کردم ولی به تو می گویم که در فلان سال و فلان ماه و روز به بلائی گرفتار می شوی.

داود آمادهٔ نزول بلا و ابتلا گردید و پیوسته در محراب عبادت به راز و نیاز با پروردگار مشغول بود و در میان بنی اسرائیل نیز به قضاوت می پرداخت تا اینکه روز موعود رسید و داود برای رسیدن به آرزوی خود از خلایق دوری نموده و پنهان از مردم به نماز مشغول شد، ناگاه پرنده ای عجیب و زیبا بالزنان پیش روی او قرار گرفت، بالهای آن پرندهٔ زیبا از زبرجد سبز و پاهایش از یاقوت سرخ و منقارش از لؤلؤ بود. داود چنان فریفتهٔ زیبائی آن

يرنده شد كه مقام خود را فراموش نمود و از محراب عبادت به قصد گرفتن آن برخاست. پرندهٔ زیبا پرواز نمود و بربالای دیوار اوریا بن حنان نشست، داود به بام خانه رفت تا پرنده را از روی دیوار بگیرد ناگاه چشمش به منزل اوریا افتاد و زن اوريا را كه لخت و مشغول استحمام بود ديد و از جمال خيره كننده آن زن تعجب نمود و شيفته و فريفتهٔ او شد، زن اوريا سايهٔ داود را ديد فوراً با گیسوان انبوه خود خویشتن را پوشانید و داود شرمنده و خجل به محل خود بازگشت و به محراب عبادت پناه برد. و در آنچه که در آن بود را فراموش کرد، نامهای را به سردار لشگری که اوریا همراه او بود نوشت که باید در روز جنگ چنان کنی که اوریا مقدم بر تابوت سکینه باشد نه تابوت مقدم بر اوریا، خداوند دربارة تابوت بني اسرائيل مي فرمايد: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَ بَقَيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسىٰ وَ آلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ ﴾ كه بعد از موسى النَّا إِي كه بنى اسرائیل مرتکب معاصی شدند آن تابوت به سوی آسمان رفت. و چون جالوت بر بنى اسرائيل مسلط شده و آنها را مغلوب نمود بنى اسرائيل از پیغمبر آن زمان درخواست کردند که از خداوند درخواست کند پادشاهی بر آنها بفرستد تا آنها با آن پادشاه در راه خدا جهاد کنند، خداوند طالوت را به سوی آنان فرستاد و تابوت را نازل و در اختیار طالوت گذاشت، هر وقت تابوت را میان بنی اسرائیل و دشمنان آنها میگذاشتند اگر کسی از تابوت مى گذشت كشته مى شد.

داود دستوری به رفیق خود نوشت که تابوت را بین خودش و اوریا بن حنان قرار دهد و چون اوریا مقدم بر تابوت شد او را کشتند و چون اوریا

بقره، آیهٔ ۲۴۸؛ تابوتی که در آن سکینهٔ خدا و الواح بازمانده از خانوادهٔ موسی و هارون است و فرشتگان آن را به دوش میکشند برای شما می آید، که در آن برای شما حجتی روشن است اگر اهل ایمان باشید.

کشته شد آن دو فرشته بر داود وارد شده و او را حَکَم خود قرار دادند و هنوز داود با زن اوریا ازدواج نکرده بود چون در عده بود، که دو فرشته از سقف خانه آمده و در مقابل او نشستند. داود از دیدن آنها ترسید، گفتند: ﴿لاَتَخَفُ خَصُمٰانِ بَعْیٰ بَعْضُنٰا عَلیٰ بَعْضِ فَاحْکُم بینتنا بِالْحَقِّ وَلاَتُشْطِطُ وَ اهْدِنٰا إلیٰ سَواءِ الصِّراطِ ﴾ مترس، ما دو شاکی هستیم که یکی از ما بر دیگری ستم کرده است، پس میان ما به حق داوری کن، و ناعادلانه قضاوت مکن، و ما را به راه راستِ هدایت نما.

كه داود در اين زمان ٩٩ زن دائمي و كنيز داشت كه يكي از آنها به داود گفت: ﴿إِنَّ هٰذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ ﴾ يعني به من ظلم و ستم كرده است.

داود گفت: ﴿ لَقَدْ ظُلَمَکَ بِسُوْ الْ نَعْجَتِکَ إِلَى نِعْاجِهِ \_ تا \_ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾
به تحقیق او با خواستن آن یک میش که میخواهد بر میشان خودش اضافه
کند بر تو ستم کرده، و همانا بسیاری از شریکان در حق همدیگر ستم میکنند
مگر کسانی که ایمان دارند و عمل صالح انجام میدهند که آنها نیز بسیار کم
هستند. و داود دانست که ما او را سخت امتحان کردهایم، پس در آن حال از
یروردگارش طلب آمرزش کرد و به سجده افتاد و توبه نمود.

آن فرشته ای که خود را مظلوم معرفی کرده بود خندید، داود گفت: معصیت کردی و می خندی می خواستم که دندانهای تو را بشکنم.

فرشته مدعی علیه در حین عروج به آسمان گفت: اگر داود به حقیقت حال مطلع میبود هر آینه میدانست که او اولی و احق بود از من به شکستن دندانش.

#### ديدار داودك باحزقيل

داود بعد از این متوجه اعمال خود شد و چهل روز در سجده افتاد، و شب و روز گریه و زاری می کرد و به غیر از آنکه برای نماز برخیزد دیگر برنمی خاست تا آنکه پیشانی او زخم برداشت و خون از چشمهای او جاری گردید و بعد از چهل روز که به این حال گذرانید، ندا به او رسید: ای داود تو را چه شده است؟ اگر گرسنه ای بگو تا تو را سیر گردانیم و اگر تشنه ای بگو تا سیرابت سازیم و اگر برهنه ای بدن تو را بپوشانیم و اگر ترسانی تو را ایمن گردانیم؟

داود گفت: ای پروردگار من، روزگارم به خوف و هراس میگذرد و چگونه خایف نباشم که به تحقیق می دانم آنچه را که من عمل کردهام و تو حاکم عادلی که اصلا از ظلم ظالم نمی گذری.

در این وقت وحی به داود آمد: توبه کن.

داود گفت: چه نوع توبه کنم؟

ندا آمد: بر سر قبر اوریا بن حیان برو تا من او را زنده گردانم و از او درخواست مغفرت و آمرزش کن، اگر او تو را بیامرزد من نیز تو را بیامرزم. داود گفت: اگر نیامرزد چه کنم؟

ندا آمد: من چنان خواهم كرد كه او تو را به طيب خاطر بيامرزد.

پس داود پیاده بر سر قبر اوریا روانه شد و در راه زبور میخواند و هر سنگ و درخت و کلوخ و کوه و پرندگان و درندگان که آواز داود را می شنیدند با او بخواندن زبور مشغول می شدند تا آنکه در میان راه به کوهی رسید و در آن کوه پیغمبری عابد جا داشت که نام او حزقیل بود و چون حزقیل آواز کوه و صدای درندگان را شنید دانست که داود از این راه می گذرد، گفت: این آن

پیغمبر خطاکننده است. داود آواز داد: ای حزقیل اجازه میدهی که پیش تو بیایم؟

حزقیل گفت: نه زیرا که تو گناهکاری.

داود به گریه افتاد، حق تعالی وحی به حزقیل فرستاد که به گناه داود او را سرزنش مکن و در عوض آن از من عافیت بطلب.

پس حزقیل از بالای کوه پائین آمد و دست داود را گرفته بالای کوه برد. داود به او گفت: که هرگز ارادهٔ گناهی کردهای؟

حزقيل گفت: نه.

داود گفت: این همه عبادت که میکنی هیچ وقت در مقام عجب و تکبر برآمدی؟

گفت: نه.

داود گفت: هرگز میل به دنیا کرده و دوست داشتی که از لذات و شهوات دنیا برخوردار شوی؟

گفت: آري.

داود گفت: در دفع آن چه چاره میکنی؟

گفت: داخل این غار که می بینی می شوم و از آن عبرت می گیرم و از خواهش دنیا و لذات آن می گذرم.

پس داود وارد غار گردید و در آنجا تختی از آهن دید که بر بالای آن کلهٔ آدمی و استخوان پوسیده بود و لوحی از آهن نیز در آنجا دید و در آن لوح نوشته شده بود که اسم من «اروی بن سلمه» است، هزار سال سلطنت دنیا کردم، و هزار شهر بنا کردم، و هزار دختر صاحب جمال را ازالهٔ بکارت کردم و آخر کار من این است که خاک فرش من و سنگ بالش من است، ماران و

كرمها همنشين من، پس هر كه مرا ببيند به دنيا و لذات آن مغرور نگردد.

داود از آنجا گذشت تا آنکه بر سر قبر اوریا رسید و ندا کرد، جوابی نشنید تا سه مرتبه، و در مرتبهٔ سوم اوریا جواب داد که چیست تو را ای پیغمبر خدا که مرا از سرور خود انداختی؟

داود گفت: می خواهم که غفران تو شامل حال من گردد و گناه مرا عفو کنی. وحی به داود آمد: آنچه کردهای بتفصیل بیان کن تا اوریا بشنود.

پسداود مانند گذشته سه مرتبه ندا کرد و در مرتبهٔ سوم گفت: که ای اوریا در حق تو چنین و چنین کرده ام.

اوريا گفت: آيا انبيا مثل اين اعمال را بجا مي آورند كه تو بجا آوردى؟

بعد از این چند مرتبه از اوریا طلب عفو خواست و جوابی نشنید و داود گریان بر روی زمین افتاد تا آنکه حق سبحانه به صاحب فردوس وحی کرد که درهای فردوس را بگشا، صاحب فردوس به حکم الهی درهای آن را گشود و چون اوریا آن را دید از صاحب فردوس پرسید: این از برای چه کسی آماده شده است؟

> صاحب فردوس گفت: از برای کسی که گناه داود را ببخشد. اوریا گفت: ای پروردگار من از گناه داود درگذشتم.

پس داود اکتفاء به همین نموده به طرف بنی اسرائیل برگشت و بعد از این واقعه چون از نماز فارغ می شد و وزیر او مدح و ثناء انبیاء گذشته را می نمود و می گفت: فضل داود پیش از بجا آوردن خطیئه چنان و چنین است. داود از این غمگین شد.

خداوند متعال وحی فرستاد: ای داود من نیز از گناه تو درگذشتم و عار گناه تو را بر بنی اسرائیل لازم گردانیدم. داود گفت: ای پروردگار من چگونه می شود که عار گناه شخصی را کسی دیگر متحمل گردد با آنکه تو حاکمی که در حکم تو اصلا ظلم نمی رود؟

حق تعالى فرمود: كه وجه الزام اين است كه بنى اسرائيل چرا در دفع اين خطيئه از تو تعجيل نكردند.

بعد از این داود زن اوریا را به عقد خود درآورد و از او سلیمان متولد گردید.

آنگاه پروردگار فرمود: ﴿فَغَفَرْنَالَهُ ذَٰلِکَ وَ إِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلُفَىٰ وَحُسْنَ مَآبِ ﴾ ما از تقصیر او در گذشتیم و او را عفو نمودیم چه داود نزد ما بسیار مقرب و نیکو منزلت است. ا

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله فرمودند: ﴿وَ ظَنَّ دَاوُدُ ﴾ یعنی داود دانست. ﴿وَ ظَنَّ دَاوُدُ ﴾ یعنی داود دانست. ﴿وَ أَنَابَ ﴾ یعنی توبه کرد. و داود به رفیقش نوشت که اجازه ندهد اوریا در جلوی تابوت برود و او نیز اوریا را به خانه برگرداند که بعد از هشت روز فوت کرد. ۲

أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقَينَ كَالْفُجُّارِ (٢٨)

كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبْارَكُ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَ لِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٢٩) ٢٨ ـ آيا كسانى كه ايمان آورده اند و عمل صالح انجام داده اند آنها را مانند مفسدان روى زمين قرار مى دهيم؟ يا افراد با تقوا و پرهيزگار را مانند فاسقان و فاجران؟ (هرگز چنين نمي كنيم).

بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۹؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۴۷
 بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۲۳؛ نورالثقلین، ص ۴۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۹

۲۹ ماین کتابی است که مبارک و پربرکت بر تو نازل کردیم، تا در آیاتش تدبر کنند و صاحبان عقل متلکر شوند.

عبد الرحمن بن كثير گويد از امام صادق الله از تفسير آيه ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحُاتِ \* سوال كردم، فرمودند: مراد امير المؤمنين الله و يارانش مي باشند.

﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾ مراد حَبْتَر و زُرَيْق ﴿ و پيروان آن دو. ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ ﴾ مراد اميرالمؤمنين النَّلِ و پيروانش مى باشند.

﴿ كَالْفُجُّارِ ﴾ كه مراد حَبْتَر و دُلام و پيروان آن دو مىباشند. ٢

﴿ كِتَٰابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيُدَبَّرُوا آيَاتِهِ ﴾ كه مراد اميرالمؤمنين و ائمه صلوات الله عليه و عليهم اجمعين مي باشند.

﴿ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ تا خداوندان عقلهاى سالم بند بذير شوند.

امیرالمؤمنین این آیه افتخار می کرد و می فرمود: آنچه که به من اعطاشده به احدی قبل از من و بعد از من اعطانشده است. "

وَ وَهَبْنَا لِذَاوُدَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ (٣٠) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ (٣١) فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي حَثَّى تَوْارَتْ بِالْحِجْابِ (٣٢) رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَ الْأَعْنَاقِ (٣٣) وَ لَقَدْ فَتَنَا سُلَيْمَانَ وَ أَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ (٣٣)

خَبْتُر به معنی روباه، و زُرَیْق به معنی کوردل است.

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۷۶

۳. بحارالانوار، ج ۳۵، ص ۳۳۶؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۵۳؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۷۷؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۲۸

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لَي وَ هَبْ لَي مُلْكَاً لاَ يَنْبَغي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنَّتَ الْوَهَٰابُ (٣٥)

> فَسَخَّوْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ (٣٦) وَ الشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَٰاءٍ وَ غَوْاصٍ (٣٧) وَ آخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ (٣٨)

۳۰\_و به داود سلیمان را عطا کردیم، چه نیکو بنده ای بود، چراکه بسیار به درگاه خدا دعا مرکرد.

۳۱\_(بیاد بیاور) هنگامی که وقت عصر اسبهای بسیار تندرو و نیکو را بر او عرضه کردند،

۳۲\_گفت: همانا من دوستی اسبان را بر یاد پروردگارم (که نماز مستحب پایان روز است) برگزیدم، (زیرا می خواهم از آنها در جهاد با دشمن استفاده کنم و همواره به آنها نظر می کرد) تا (خورشید) پشت پردهٔ افق پنهان شد.

۳۳\_ (اسبها چنان توجه او را جلب کرده بودند که گفت:) آنها را به سن بازگردانید. پس (برای نوازش آنها) به دست کشیدن به ساقها و گردنهای آنها یرداخت.

۳۴\_و همانا ما سلیمان را آزمودیم و بر تخت او جسدی را انداختیم، سپس او به سوی خداوند توبه کرد.

۳۵\_عرض کرد: پروردگارا، مرا بیامرز، و به من ملک و سلطنتی عطا فرما که بعد از من سزاوار هیچ کسی نباشد، همانا تو بسیار بخشندهای.

۳۶\_پس ما هم باد را مسخر ساختیم تا به فرمان او به آرامی حرکت کرده و به هر کجا که او بخواهد برود.

٣٧ ـ و شياطين را (مسخر او كرديم) و هر بنًا و غواصى از آنها را.

۳۸ ـ و گروهی دیگر از شیاطین را در غل و زنجیر (تحت فرمان او) قسرار دادیم.

#### داستان حضرت سليمان الطلا

﴿ وَ وَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ \_ تا \_حَتَّى تَوْارَتْ بِالْحِجَابِ سلیمان اسبها را دوست می داشت. روزی آنها را بر او عرضه داشتند و سليمان مشغول آنها شدتا خورشيد غروب كرد و نماز عصرش قضا گرديد، سلیمان از آن به شدت غمگین شد و از خداوند خواست که خورشید را برای او برگرداند تا نماز عصرش را بخواند و خداوند نیز خورشید را برای او تا وقت نماز عصر برگرداند تا او نمازش را بجا آورد و سپس با همهٔ شمشیر اسبها را كشت كه خداوند مي فرمايد: ﴿ رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بالسُّوقِ وَ الْأَعْـنْاق وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَ ٱلَّقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيَّةٍ جَسَداً ثُمُّ آنَابَ \_ تا \_ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ \* چون سلیمان با یمانیه ازدواج نمود از او فرزندی متولد شد که سلیمان علاقهٔ شدیدی به او داشت، روزی عزرائیل بر سلیمان نازل شد و چون عزرائیل زیاد نزد سلیمان می آمد اهمیت چندانی نداد این مرتبه متوجه شد که عزرائیل نگاه تندی به سوی پسرش نمود، سلیمان از نگاه عزرائیل غمگین و ناراحت شده به مادر طفل گفت: عزرائیل نگاه مخصوصی به فرزندم نمود میترسم که مأمور قبض روح او باشد بجنیان و شیاطین که حضورش بودند گفت: آیا شما مى توانىد فرزند مرا به محلى ببريد كه از چنگال مرگ نجات يابد.

يكي از آنها گفت: من او را به مشرق ميبرم.

سلیمان گفت: عزرائیل از میان مشرق و مغرب بیرون می آید. دیگری گفت: من او را در طبقه هفتم زمین می گذارم.

گفت: عزرائيل آنجا هم مىرود.

یکی دیگر گفت: من او را به هوا برده و در روی ابرها میگذارم. و همین کار را کرد او را برده و بر روی ابرها گذاشت.

عزرائيل او را در هوا قبض روح نمود جسد بى جانش از هوا بر روى تخت سليمان افتاد، متوجه شد كه خطا كرده است چنانكه مى فرمايد: ﴿ وَ أَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ \* قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَ هَبْ لِي مُلْكاً لا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ \* فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ \* يعنى نرم و سهل بود.

﴿ وَ الشَّياطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَ غَوَّاصٍ ﴾ يعنى در دريا.

﴿ وَ آخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ يعنى آنها را گرفته و به همديگر بست و آنها جنيانى بودند كه به سليمان عصيان ورزيدند و خاتم او را به حيله بدست آورده مدتى در ملك سليمان مُلكراتى كردند.

## داستان از دست رفتن حکومت سلیمان 🖖

امام صادق الله می فرماید: خداوند متعال ملک و سلطنت سلیمان را در انگشتر او قرار داده بود و هر گاه آن انگشتری را در انگشت می کرد تمام جن و انس و شیاطین و پرندگان و وحوش در نزد او حاضر شده و از او اطاعت می کردند و چون بر کرسی سلطنت نشسته قصد جایی می کرد، حق تعالی باد را می فرستاد که آن کرسی را با هر که در آنجا باشد از جن و پرنده و انس و چهار پا و اسب در میان هوا بردارد و به هر موضعی که سلیمان خواهد به آنجا برساند چنانچه سلیمان نماز صبح را در شام می خواند و نماز ظهر را در فارس بجامی آورد. شیاطین را می فرمود که سنگ از فارس بردارند و در شام فارس بجامی آورد. شیاطین را می فرمود که سنگ از فارس بردارند و در شام

بفروشند و چون سلیمان اسبان را به شمشیر گردن زد و پی کرد این معنی مقبول درگاه احدیت واقع نشد، سلب ملک و سلطنت از او نمود. عادت سلیمان چنین بود که هر گاه به بیت الخلا می رفت انگشتر را به خادمی می سپرد شیطان فرصت یافته آن انگشتر را از دست خادم با مکر و حیله گرفت و در انگشت خود کرد، پس جمیع شیاطین و انس و جن و طیر و وحوش در برابر او به سجده افتادند و در مقام اطاعت در آمدند. چون سلیمان از بیت الخلا بیرون آمد و انگشتر را طلب کرد آن را نیافت از غایت خجالت به طرف دریا گریخت و بنی اسرائیل انکار آن شیطان که به صورت سلیمان برآمده بود کردند و دانستند که این سلیمان نیست پس به خدمت مادر سلیمان رفته و به او گفتند:

مادر سلیمان گفت: او قبل از این نیکوگارترین مردم بر من بود اما در این روزها بر من خشم کرده است.

بعد از این بنی اسرائیل پیش زنان و کنیزان سلیمان رفته و گفتند: آیا از سلیمان امر قبیحی در این روزها مشاهده کرده اید؟

ایشان گفتند: که سلیمان هرگز وقت حیض نزد ما نمی آمد و این زمان می آید پس از این گفتگوها شیطان ترسید که مبادا مقدمهٔ من فاش گردد لذا از ترس آن انگشتر را در دریا انداخته و فرار کرد و حق تعالی ماهی را فرستاد که انگشتر سلیمان را فرو برد و از آن محافظت نماید. بنی اسرائیل بعد از این چهل روز در طلب سلیمان در اطراف و اکناف شهر می گشتند و سلیمان در ساحل دریا می رفت و گریه می کرد و به توبه و انابه متوجه درگاه کردگار عالم بود و بعد از چهل روز سلیمان صیادی را که ماهی می گرفت ملاقات کرد و به او بعد از چهل روز سلیمان صیادی را که ماهی می گرفت ملاقات کرد و به او گفت: من در صید ماهی به تو کمک می کنم مشروط به آنکه اجرت آن را ماهی

به من بدهي.

صیاد قبول نمود، در این وقت ماهی ای بدام صیاد افتاد و آن را به سلیمان داد چون شکم آن را شکافت انگشترش را در شکم آن ماهی یافت و همان ساعت در انگشت کرد و جمیع مخلوقات زمینی از شیاطین و جن و انس و طیر و وحش در برابر سلیمان به سجده افتادند. پس سلیمان آن شیطان را که به مکر و حیله انگشتر را به دست آورده بود بالشکر او حبس نمود و در قید آورد و به برکت اسماء حسنی الهی بعضی را در میان آب محبوس ساخت و برخی را در میان سنگ و تا روز قیامت آنها مقید و محبوس خواهند بود.

هنگامی که سلیمان به مملکت و سلطنت خود برگشت به آصف بن برخیا که دانندهٔ اسم اعظم بود گفت: من جاهلان را معذور میدارم که تبعیت شیطان کردند اما تو که عالمی چه نوع تو را معذور دارم؟

آصف گفت: من عذری ندارم که بیاورم چون از همان اول شناختم که او شیطان است و انگشتر تو را برداشته است. چنانچه روزی به من گفت که فلان مطلب را بنویس در جواب او گفتم که قلم من هرگز به جور و ظلم جاری نشده است. به من گفت: بشین و چیزی ننویس و من هم نشستم و چیزی ننوشتم.

از سلیمان پرسید که شما به چه سبب هدهد را که بدبوترین مرغان و زبون ترین پرنده است از حیثیت مکان دوست میدارید؟

سلیمان فرمود: که چون قوت بینایی هدهد به مرتبه ایست که در زیر سنگ آب را می بیند.

آصف گفت: چگونه هدهد آب را در زیر سنگ میبیند چرا دامی را که صیادی به یک کف خاک مخفی میسازد آن را نمیبیند و به دام بلا میافتد؟ سلیمان فرمود: «قف یا واقف انه اذا جاء القدر حال دون البصر» یعنی توقف کن در این سؤال ای توقف کننده در تحقیق اصور که دام افتادن هدهد از مقدرات قادر کن فیکون است و هر گاه امری مقدر شود آن امر مقدر چشم را از دیدن حایل و مانع میگردد. ا

#### كيفيت سلطنت سليمان ﷺ

اصبغ بن نباته روایت میکند که امیرالمؤمنین علی این فرمود: سلیمان بن داود از بیت المقدس بیرون آمد که در سمت راست او سیصد هزار کرسی از انسانها و در سمت چپ او سیصد هزار کرسی از جنیان قرار گرفته بودند و به پرندگان امر نمود که بر آنها سایه بیندازند و به باد دستور داد که آنها را حمل کند تا اینکه به ایوان کسری در مدائن وارد شد، سپس برگشته و شب را خوابید و فردایش به شهر ترکاوان آ برکاوان آ رفت سپس به باد امر نمود که آنها را حمل کند و باد آنها را حمل کرد و برد بطوری که نزدیک بود پاهایشان به آب بخورد و سلیمان بر عمودی تکیه داده بود که یکی از همراهان به دیگری گفت: آیا سلطنتی بزرگتر از این دیده اید؟

گفتند: ما همانند آن را نه دیدهایم و نه شنیدهایم پس ملکی از آسمان ندا داد ثواب یک تسبیح گفتن در نزد خداوند بزرگتر است از آنچه که دیدید."

ابوخالد قماط روایت میکند که امام صادق الیا فرمود: بنی اسرائیل از حضرت سلیمان درخواست نمودند که پسرش را جانشین خود سازد. سلیمان به آنها فرمود: فرزندم لیاقت جانشینی مرا ندارد و فاقد صلحیت

بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۹۸؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۳۷۲؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۵۵؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۸۰

۲. «ترکاوان» ناحیهای در فارس است. معجم البلدان ج ۱، ص ۳۹۹.

۳. قصص الانبیاء جزائری، ص ۳۶۱؛ قصص الانبیاء راوندی، ص ۲۰۸؛ بحار الانوار، ج ۱۴،
 ص ۷۲؛ نور الثقلین، ج ۴، ص ۴۵۹؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۸۳

میباشد بنی اسرائیل اصرار ورزیدند. فرمود: من او را مورد آزمایش قرار داده و مسائلی چند از او میپرسم اگر پاسخ کافی و صحیح داد او را جانشین خود تعیین مینمایم و اگر نتوانست و از عهده برنیامد معذور خواهم بود. از فرزندش پرسید: بگو بدانم طعم و مزهٔ آب چیست؟ نان چه مزهای دارد؟ صدای انسان به چه علت قوی و برای چه ضعیف میشود؟ منبع و محل عقل آدمی کجاست؟ اجزاء بدن از چه عناصری تشکیل شده است؟ قساوت و رقت چگونه ایجاد میشود؟ رنجوری بدن از چه حاصل میگردد؟ نیروی بدن چگونه کم و زیاد میشود؟ در برابر تمام این پرسشها خاموش ماند و هیچیک از آنها را نتوانست جواب بدهد.

حضرت صادق الله فرمود: طعم آب مایه زندگانی و حیات است، طعم نان قوت است، ضعف و قوت صدا از پیه کلیتین است، محل عقل از دماغ و بینی است بطوری که اگر کسی عقلش کم باشد می گویند فلانی سبک مغز است، قساوت و رقت از قلب و دل است چنانکه خداوند در قرآن می فرماید: ﴿فَوَیْلٌ لِلْقَاسِیَةِ قَلُوبُهُم مِنْ ذِکْرِ اللهِ ﴾ او رنجوری بدن از قدم است چه هر وقت پای شخص بر اثر زیاد راه رفتن کوفته شود و آسیب بیند بدن به زحمت بیافتد، محل کسب کردن نیروی بدن از دست است و محرومیت آن نیز از دست پدید آید زیرا هر وقت دستها به فعالیت و کار مشغول شود برای بدن کسب نیرو کند و چون کاری نکند علاوه بر آنکه کسب قدرت نمی شود از میزان نیروی بدن کاسته خواهد شد. ۲

ا. زمر، آیهٔ ۲۲؛ پس وای بر آنها که قلبهایی قساوت گرفته از ذکر خداوند دارند.
 ۲. بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۱۴۱؛ قصص الانبیاء جنزائیری، ص ۳۸۵؛ تنفسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۶۳

وَ اذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَ عَذَابِ (۴۱) ارْكُضْ بِرجْلِكَ هٰذَا مُغْتَسَلِّ بَارِدٌ وَ شَرَابٌ (۴۲)

وَ وَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَ ذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ (٤٣) وَ خُدْ بِيَدِكَ ضِغْنَاً فَاضْرِبْ بِهِ وَ لا تَحْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّـهُ أَوَّاتٌ (٤۴)

وَ اذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِبِمَ وَ إِسْخَاقَ وَ يَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَ الْأَبْضَارِ (۴۵) إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدُّارِ (۴٦)

۴۱ ـ و یادکن بندهٔ ما ایوب را هنگامی که پروردگارش را خواند (و عرض کرد: پروردگارا) شیطان مراج رنج و عذاب انداخته است.

۴۲ ـ (به او گفتیم:) پایت را به زمین بزن، (چشمهای بیرون آمد، گفتیم:) این آبی خنک برای شستشو و نوشیدن است.

۴۳ و ما خانواده اش را به آو برگرداندیم، و همانند آنها را به او عطا کردیم، تا رحمتی از جانب ما باشد و تذکری برای صاحبان عقل و اندیشمندان.
۴۴ و (به او گفتیم:) بسته ای از چوبهای نازک را بگیر و با آن (بر همسرت) بزن و سوگندت را مشکن، که ما او را شکیبا یافتیم، چه نیکو بنده ای و اهل دعا بود.

۴۵ ـ و نیز یادکن از بندگان ما ابراهیم و اسحاق و یعقوب که صاحب اقتدار و بینا بود.

۴۶ ـ ما آنها را خالص و پاک برای تذکر سرای آخرت گردانیدیم.

### مبتلاكشتنايوبيك

﴿ وَ اذْكُرُ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَ عَذَابٍ ﴾

ابوبصیر گوید از امام صادق الله سؤال کردم که ایوب در دنیا به چه گناه و علتی گرفتارگشت؟

فرمود: به خاطر آن نعمتهائی که خداوند به او عنایت کرده بود، و او شکر آنها را بجامی آورد. در آن زمان ابلیس از آسمانها ممنوع نگشته بود و تا زیر عرش بالا می رفت. روزی شکر نعمتهای ایوب را دید و به آن حضرت حسد ورزید و گفت: خداوندا! شکر کردن ایوب به خاطر آن نعمتهائی است که در دنیا به او ارزانی داشتهای و اگر نعمتهای دنیا را از او برگیری اصلاً شکر نعمتی را بجا نمی آورد، پس مرا بر دنیای او مسلط گردان تا دنیایش را از او برگیرم آنگاه متوجه شوی که اصلاً شیکر نعمتی را بر زبان جاری نمی کند.

به ابلیس خطاب شد: که من تو را بر مال و فرزندان او مسلط گردانیدم.

پس ابلیس بر ایوب الیا مسلط گشت و تمام مال و فرزندانش را از بین برد. نه تنها ایوب از شکر کردن زبان خویش را فرو نبست بلکه از زمان قبل نیز بیشتر به حمد و سپاس الهی پرداخت.

ابلیس گفت: مرا بر زراعتهای او مسلط گردان.

خطاب رسید: مسلط گردانیدم.

ابلیس با یاران خود به سوی زراعت ایوب الله و بر آنها دمیدند پس همهٔ زراعتها سوخته و از بین رفت. باز ایوب الله بر حمد و سهاس خویش افزود.

ابليس گفت: مرا بر كوسفندانش مسلط كردان.

خطاب رسید: مسلط گردانیدیم.

ابلیس پس از مسلط شدن همهٔ گوسفندان را از بین برد باز ایوب النظیر بر شکر خویش افزود.

ابليس گفت: خداوندا! مرا بر بدن او مسلط گردان.

خداوند نیز او را بر بدن ایوب ایا به غیر از عقل و چشمش مسلط گردانید.
ابلیس بر بدن آن حضرت دمید و سراپای آن حضرت را زخم و جراحت فرا گرفت و مدت طولانی با آن حالات زخم و جراحات باقی ماند و حمد و سپاس خداوند را می گفت و شکرش را بجا می آورد تا اینکه بدنش کرم گذاشت و هرگاه کرمی از روی زخمهای بدنش بر زمین می افتاد آن را برمی داشت و دوباره بر روی زخم می گذاشت و می فرمود: به جایت برگرد که خداوند تو را در آنجا آفریده است. بدنش بدبو گشت به حدی که اهل شهر او را از شهر بیرون کرده و در خرابه ای انداختند زنش از آن خرابه بیرون آمد و از مردم طلب صدقه می کرد و برای ایوب ایوب ایوب طولانی شد و ابلیس صبوری ایوب را مشاهده کرد به سوی اصحاب ایوب که در کوه به گوشه نشینی پرداخته بودند آمد و گفت: بیائید به نزد بندهٔ مبتلا شده رفته و از او سؤال کنیم که به چه علت به آن همه بلا گرفتار گشته است؟

پس بر قاطرانی سفید سوار شده به نزد ایوب رفتند، هنگامی که به نزدیک او رسیدند قاطران از بوی بد بدن ایوب رم کردند. پس پیاده شده و قاطران را بسته و با پای پیاده به نزد ایوب رفتند و در بین آنها جوانی نورس نیز بود. همگی در نزد آن حضرت نشسته و گفتند: ای ایوب! کاش ما را از گناه خویش آگاه می کردی که به چه علت به آن مبتلا گشتهای و ما می ترسیم که از خداوند برای تو عافیت درخواست نمائیم که ما را نیز هلاک گرداند! و ما گمان می کنیم تو به این بلاء مبتلا گشتهای که احدی به آن مبتلا نگشته به خاطر گناهی است که آن را از ما پنهان داشته ای؟

ايوب النيار فرمود: به عزت پروردگارم سوگند كه او مىداند من هيچ غذائي

نخوردهام مگر اینکه یتیمی و یا مهمانی با من سر سفره بوده است، و دو امر برای من پیش نیامد که هر دو اطاعت الهی بوده است مگر آنکه سخت ترین آن را برگزیدم.

آن جوان رو به بقیه کرد و گفت: وای بر شما به نزد پیامبر الهی آمده و او را سرزنش میکنیدتا اینکه عبادت الهی را که انجام داده برایتان ظاهر نماید.

ایوب الی به مناجات پرداخت و گفت: پروردگارا! اگر روزی در محکمهٔ عدل تو برای پاسخگوئی بنشینیم که برای خودم دعوی حجت نمایم در آن وقت همهٔ حرفهایم را در پیشگاه حضرتت خواهم گفت.

پس خداوند ابری را بر بالای سر او فرستاد و خطاب آمدای ایوب! اکنون تو در محکمهٔ عدل من هستی و هر حجتی که داری بیان کن که من از همه چیز بر تو نزدیکترم.

ایوب النی عرضه داشت: پروردگارا! تو آگاهی که دو امر که هر دو اطاعت تو بود برای من پیش نیامد مگر آنکه سخت ترین آنها را برای خود انتخاب کردم. آیا حمدت را بر زبان جاری نکردم؟ آیا شکرت را نگفتم؟ آیا تسبیح تو را بجا نیاوردم؟ که حال چنین گرفتار شده ام؟

پس به ده هزار زبان از ابر صدائی برخواست که ای ایوب چه کسی به تو توفیق داد که به عبادت خداوند بپردازی در حالی که مردم از آن غافل بودند؟ و چه کسی توفیقت داد که به حمد و تسبیح و تکبیر الهی بپردازی در حالی که مردم از آن غفلت می ورزیدند؟ آیا بر چیزی منت می گذاری که خداوند در آن چیز بر تو منت دارد؟

ایوب الله در این هنگام مشتی خاک برداشت و بر دهان خود ریخت و عرضه داشت: پروردگارا! همهٔ منتها از آن توست و توبودی که آن همه نعمت

رابه من اعطاء فرمودى.

پس خداوند ملکی را فرستاد که با پاهایش بر زمین زد و آبی از آنجا جوشید و بیرون آمد، ایوب اید در آن آب غسل کرد و نیکوتر از اول شد و تمام زخم و جراحتهای بدنش برطرف گشت و خداوند در اطرافش باغ سبزی رویانید و تمام اهل، فرزندان، مال و زراعتش را به او برگردانید و ملکی با او نشسته و مشغول صحبت گردید در این هنگام زنش در حالی که به دستش نان خشکی بود برگشت، چون به آن موضع رسید آنجا را دگرگون دید و مشاهده نمود که دو مرد نشسته و با هم گفتگو میکنند پس ناله سر داد و گفت:ای ایوب چه بر سرت آمده است؟

ایوب او را به نزد خود فرا خواند، چون او را دید، شناخت و دید که خداوند بدن و نعمتش را به او برگردانده است سجدهٔ شکر الهی را بجا آورد. در حال سجده بود که نظر ایوب به گیسوان بریدهٔ زنش افتاد و جریان از این قرار بود در این مدت به نزد مردم می رفت و از آنها نان و غذائی طلب می کرد و چون گیسوان زیبائی داشت به او گفتند: تو موی سرت را بریده به ما بده تا ما نیز به تو غذا دهیم. آن زن از روی ناچاری و گرفتاری گیسوان خویش را بریده و در عوض آن طعامی برای همسرش ایوب گرفت تا گرسنه نماند.

ایوب النظیر با مشاهدهٔ گیسوان بریدهٔ زنش خشمگین شد و سوگند خورد که صد تازیانه به او بزند. ایوب النظیر بعد از شنیدن قضیه از سوگند خود پشیمان شد پس خداوند عزوجل وحی فرستاد: ﴿وَ خُذْ بِیَدِکَ ضِغْتاً فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَتَحْنَتْ إِنّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنّهُ أَوّابُ ﴾ یک بسته شاخهٔ صد تائی بگیر و با آن یک بار بر بدن زنت بزن تا سوگند خود را نشکسته باشی.

او نیز یک مشت صدتائی چوب برداشت و یک ضربه بر زنش زد و از

سوگند خویش بیرون آمد و سپس خداوند فرزندان او را که قبل از بلاء و در هنگام بلاء مرده بودند را زنده کرد و با هم زندگی نمودند.

بعد از آنکه خداوند حضرت ایوب الله از بالا عافیت داد از او سؤال کردند: در هنگام بلاچه چیزی بر تو خیلی سخت گذشت؟

فرمود: شماتت دشمنان.

امام صادق الله می فرماید: خداوند در خانهٔ ایوب بارانی از طلا به خانه اش ریخت و آنها را جمع کرد، وقتی باد چیزی از آنها را می برد بدنبال آن می دوید جبرئیل گفت: ای ایوب آیا سیر نمی شوی؟

گفت: چه کسی از رزق پروردگارش سیر میشود. ا

﴿ وَ اذْكُرْ ـ اى محمد ـ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَ إِسْحَاقَ وَ يَعَقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ ﴾ يعنى داراى قوت و نيروبود.

ابى الجارود روايت مى كند كه أمام باقر الله فرمودند: ﴿ أُولِي الْأَيْدِي وَ الْأَبْصَارِ ﴾ داراى نيرومندى در عبادت و ابصار داشتن بصيرت در عبادت است. ٢

﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ ﴾ همانا خداوند آنها را به ذكر آخرت برگزیده و آنها را اختصاص به آن داده است. "

> هٰذَا ذِكْرٌ وَ إِنَّ لِلْمُتَّقَيِنَ لَحُسْنَ مَآبٍ (۴۹) جَنَّاتِ عَدْنِ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبْوَابُ (۵۰)

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٣٤٢؛ قصص الانبياء جزائري، ص ١٩٩ ؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٤٣

<sup>؛</sup> تفسير برهان، ج ٤، ص ٢٨٤

٢. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٧

۳. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۱۰

مُتَّكِئبِنَ فَيِهَا يَدْعُونَ فَيِهَا بِفَاكِهَةٍ كَثَيْرَةٍ وَشَرَابٍ (۵۱) وَعِنْدَهُمْ فَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَتْرَابٌ (۵۲) هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ (۵۳) إِنَّ هَذَا لَرَزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ (۵۴)

۴۹ ـاین تذکری است، و برای پرهیزگاران عاقبت نیکونی است.

۵۰ درهای باغهای بهشت همیشگی به روی آنها باز است.

۵۱ در حالی که در آنجا بر تختها تکیه زدهاند، میوههای بسیار و نوشیدنیها
 میطلبند.

۵۲\_و نزد آنها همسرانی است که چشم به شوهرانشان دوختهاند، جوان و هم سال هستند.

۵۳\_این همان وعدهای آست که به شما برای روز حساب داده شده است. ۵۴\_این همان رزق ماست که پایانپذیر نیست.

خداوند متقین و آنچه که در نزد پروردگار دارند را ذکر کرده و میفرماید: ﴿ هٰذَا ذِکْرُ وَ إِنَّ لِلْمُتَّقِینَ لَحُسْنَ مَآبٍ . تا \_قاصِراتُ الطَّرْفِ أَتْسرابُ ﴾ یعنی حورالعین که به خاطر نورانی بودنشان چشمها عاجز از نگاه کردن به آنهاست.

خداوند گفتار اهل بهشت را نقل مىكند: ﴿إِنَّ هٰذَٰ الرِزْقُنَٰا مَالَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴾ يعنى پايانپذير نيست و فانى نمىشود.

> هٰذَا وَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ (۵۵) جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَيِئْسَ الْمِهَادُ (۵٦) هٰذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَميمٌ وَ غَشَاقٌ (۵۷)

۵۵\_این (پاداش نیکوکاران است)، و همانا برای طغیانگران بدترین جایگاه است.

۵۶ (جایگاهشان) جهنم است، که به آن وارد می شوند، و چه بد جایگاهی است.

۵۷ این است حمیم (آب جوشان) و غشاق (زرداب چرکین گندآلود) که باید از آن بچشند.

﴿ هٰذَا وَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِئْسَ الْمِهَادُ ۞ هٰذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَشَّاقٌ ﴾

غساق وادی در جهنم است که در آن سیصد و سی قصر است که در هر قصری سیصد خانه است و هر خانهای چهل گوشه دارد و در هر گوشهای ماری بزرگ و ترسناک، و با هر ماری سیصد و سی عقرب، و در هر سر هر عقربی سیصد و سی نیش گزندهٔ سرشار از زهر، که اگر یکی از آن عقربها زهرش را بر اهل دوزخ بریزد تمام آنها را مسموم میکند.

﴿ هٰذَا وَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴾ كه آنها زُرَيْق و حَبْتَر و بنى اميه هستند.

وَ آخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ (۵۸) هٰذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لأ مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صٰالُوا النَّارِ (۵۹) ۵۵ـو به غیر از این، عذابهای گوناگون دیگری نیز دارند.

۵۹ (به آنها گفته میشود:) اینها گروهی هستند که بـا شــما وارد دوزخ میشوند، بر آنها خوش آمد مباد، همهٔ آنها در عذاب آتش خواهند بود.

خداوند كسانى راكه بعد از آنها كه حق آل محمد المَيَّا را غصب نموده اند را ذكر كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ آخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ هٰذَا فَوْجٌ مُتَقْتَحِمٌ مَعَكُمْ ﴾ يعنى آنها بنى السباع الهستند و مى گويند بنى اميه مى باشند. ﴿ لا مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ﴾ مى گويند مراد بنى فلان است.

قَالُوا بَلْ أَنْتُمْ لَا مَرْحَباً بِكُمْ أَنْتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبِنْسَ الْقَرَارُ (٦٠) قَالُوا رَبَّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّارِ (٦١) وَ قَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ (٦٢) أَتَّخَذْنَاهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ (٦٣) إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ (٦٣)

.۶۰ (آنها به بزرگان خود) میگویند: بلکه خوش آمد بر شما مباد، چونکه این (عذاب را) شما برای ما پیش فرستادید (باعث آن شما شدید)، که بسیار جایگاه بدی است.

91\_(سپس به درگاه الهی) عرض میکنند: پروردگارا، هر کس این (عذاب) را برای ما پیش فرستاده، عذابش را در آتش جهنم چندین برابر بیفزا.
۶۲\_و میگویند: چه شده که ما صردانسی را که از اشرار میشمردیم نمه بینمه؟

97\_آیا ما آنها را مسخره می کردیم؟ یا چشمان ما آنها را نمی بینند؟ ۶۴\_این یک واقعیتی است که اهل آتش با هم منازعه می کنند.

﴿ بَلْ أَنْتُمْ لا مَرْحَباً بِكُمْ أَنْتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَـنا ﴾ يعنى شروع به ظلم به آل محمد المها الله عني شروع به ظلم به آل محمد الها كلا كرديد. ﴿ فَبِئْسَ الْقَرْارُ ﴾ كه بسيار جايگاه بدى است.

سپس بني اميه ميكويد: ﴿رَبَّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّارِ \*

آیة الله جزائری در پاورقی تصحیح تفسیر قمی میگوید: بنی السباع مقلوب بنی العباس است.

که مراد اولی و دومی است.

سپس دشمنان آل محمد در آتش جهنم به یکدیگر میگویند: ﴿ مَا لَنَا لاَ نَریٰ رِجُالاً کُنّا نَعُدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ ﴾ در دنیا و آنها شیعیان امیرالمؤمنین اللَّهُ هستند ﴿ أَتَّخَذُنَاهُمْ سِخْرِیًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ ﴾ آیا ما آنها را مسخره می کردیم؟ یا چشمان ما آنها را نمی بینند؟

﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ آنچه كه در ميان آنهاست.

امام صادق النظيم مى فرمايد: به خدا سوگند شماها در بهشت شاد و مسرور هستيد ولى دشمنان شما را در جهنم طلب مى كنند. ا

> قُلْ هُوَ نَبَأُ عَظِيمٌ (٦٧) أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ (٦٨)

مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلَا ِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٦٩)

إِنْ يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلاُّ أَنَّمٰا أَنَا نَذْبِرٌ مُبيِنٌ (٧٠)

إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طَيِنِ (٧١)

۶۷\_ بگو:این خبری بزرگ است.

۶۸\_که شما از (شنیدن آن) رویگردانید.

۶۹ من از عالم بالا (فرشتگان آسمان) که با هم (دربارهٔ آفرینش آدم) مخاصمه می کردند آگاه نیستم.

۷۰ به من وحی می رسد به اینکه من انذار کنندهٔ آشکاری هستم. ۷۱ ـ (بیاد بیاور) هنگامی که پروردگارت به فرشتگان فرمود: من بشری از

بحارالانوار، ج ۳۰، ص ۱۵۳ و ج ۶۵، ص ۱۳ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۶۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۱۰

#### گل خواهم آفرید.

### خلافت اميرالمومنين الله در شب معراج

خداوند عز و جل فرمود: اى محمد بكو: ﴿قُلْ هُ وَ نَبَأُ عَظِيمٌ \* كه امدرالمؤمنين اللهِ نبأ عظيم است.

﴿ أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَإِ الْأَعْلَىٰ - تا - مُبِينٌ ﴾

اسماعیل جعفی گوید در مسجد الصرام نشسته بودم و حضرت ابی جعفر الله نیز در گوشه ای نشسته بود، سر بلند کرده نگاهی به آسمان و نگاهی به کعبه کرد و فرمود: (سبجان الذی اسری بعبده لیلا من المسجد الحرام الی المسجد الاقصی به سه بار این آیه را تکرار کرد، آنگاه متوجه من شد و فرمود: اهل عراق درباره این آیه چهمی گویند ؟

عرض كردم: مىگويند خداوند رسول خود را از مسجد الحرام به بيتالمقدس برد.

فرمود: اینطور نیست که آنان میگویند لیکن از اینجا به اینجا سیرش دادند او با دست اشاره به آسمان کرد و فرمود: ما بین آن دو حرم است. آنگاه فرمود: به سدرة المنتهی رسید جبرئیل از همراهی با رسول خدا عَلَیْ باز ایستاد.

پرسید: آیا در چنین جائی مرا تنها میگذاری؟

گفت: تو پیش برو که به خدا سوگند به جایی رسیدهای که هیچ خلقی از خلائق بدانجا نرسیده و نخواهد رسید؛ اینجا بود که پروردگار خود را دید آ و

۱. علامة طباطبانی میگوید: مقصود «از اینجا به اینجا سیرش دادند» یعنی آنجناب را از کعبه
 به بیتالمعمور سیر دادنهای المیزان، ج۱۳، ص۲۴

۲. و اینکه رسولخدا غیریتواله فرمود: «آینجا بود که پروردگار خود را دیدم» معنایش دیدن به چشم

تنها سبحه ميان او و خداوند فاصله بود '.

پرسیدم: فدایت شوم سبحه چیست؟

حضرت با صورت خود اشاره به زمین و با دست خود اشاره به آسمان کرد و سه بار گفت: «جلال ربی جلال ربی».

آنگاه خطاب شد: که ای محمد!

گفت: لىپك يا رب.

خطاب رسید: ساکنان آسمان در چه چیز مشاجره میکنند؟

پیامبر گفت: خداوندا تو منزهی، من علمی ندارم جز آنچه که تو به من آموختی.

رسول خدا سپس فرمود: پس خدای تعالی دست در میان دو سینهام گذاشت او من برودت و خنکی آن را در میان دو کتفم احساس کردم ، آنگاه هیچ چیز از گذشته و آینده از من نپرسید مگر آنکه پاسخ آن را دانستم ، در پایان پرسید:ای محمد! سکان آسمانها در چه چیز مخاصمه و نزاع دارند؟ گفتم: در درجات ، کفارات و حسنات .

فرمود: ای محمد نبوتت به پایان رسید، و خوردنت تمام شد، چه کسی را برای جانشینی خود در نظر گرفتهای ؟

عرض کردم: پروردگارا من همه خلقت را آزمایش کردهام کسی را مطیعتر از علی برای خود نیافتم.

فرمود:ای محمد!همچنین مطیعتر ازهمه خلق نسبت به دستورات من است.

قلب است نه به چشم سر. همان، ص٢٥

۱. و اینکه فرمود: «تنها سبحه میان پیامبر و خدا فاصله بود» معنایش این است که در نزدیکی
 به خدا به جائی رسید که میان خدا و پیامبر جز جلال او فاصلهای نماند. همان

۲. و اینکه فرمود: «خدای تعالی دست در میان سینهام گذاشت» کنایه از رحمت الهی است، و حاصل معنایش این است که علمی از ناحیهٔ او به قلبم وارد شد که هر شک و ریبی را از میان برد.

عرض کردم: پروردگارا همه خلقت را آزمودم کسی را نسبت بخودم علاقمندتر از علی نیافتم.

فرمود: و همچنین نسبت به من ، پس ای محمد! او را بشارت بده به اینکه آیات هدایت و پیشوای اولیای من و نور برای فرمانبران من و کلمه باقیه ایست که من متقین را ملزم به پذیرفتن آن کرده ام، هر کس او را دوست بدارد مرا دوست داشته و هر کس او را دشمن بدارد مرا دشمن داشته، علاوه بر این، من او را به خصائصی اختصاص داده ام که احدی را به آن اختصاص نداده ام.

عرض کردم: پروردگارا آخر او برادر من و صاحب و وزیر و وارث من است.

فرمود: این امری است که قضایش مقدر شده که او باید مبتلا شود و مردم هم به وسیله او امتحان شوند، علاوه بر این من او را ارث دادهام و ارث دادهام و ارث دادهام، چهار چیز را که گره آنها به دست اوست و او هرگز فاش نمی کند. ا

سپس خداوند خبر ابليس را حكايت كرده و فرمود: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ ﴾ كه ما داستان آدم و ابليس را در محل خودش نوشته ايم. ٢

قْالَ يَا لِيُلْمِسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْغالمِنَ (٧٥)

قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَني مِنْ نَارٍ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طَهِنٍ (٧٦)

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ٣٧٢

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٢٤٩؛ تفسير برهان، ج ٤، ص ٥١٤

قْالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ (٧٧)

وَ إِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْمِ الدِّينِ (٧٨)

قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ (٧٩)

قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ (٨٠)

إِلَىٰ يَوْمَ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ (٨١)

قَالَ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٢)

إِلاُّ عِبْادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (٨٣)

قَالَ فَالْحَقُّ وَ الْحَقُّ أَقُولُ (٨٤)

لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمِّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعينَ (٨٥)

٧٥ (خداوند) فرمود: اي ابليس، چه چيز تو را مانع شد براي آن موجودي

که با دست خود آفریدم سجده نکنی؟ آیا تکبر ورزیدی یا از بزرگان بودی؟

۷۶\_ (ابلیس) گفت: من از أو بهترم، مرا از آتش و او را از گل آفریدهای.

٧٧ ـ (خداوند) فرمود: از جایگاهت (آسمانها) بیرون شوکه تو از رانده

شدگان هستی.

٧٨ و همانا لعنت من تا روز قيامت بر تو باد.

٧٩ ـ گفت: پروردگارا، پس به من تا روز قیامت مهلت بده (زنده مانم).

۸۰\_ فرمود: تو از مهلت یافتگانی،

٨١\_تا روز معيّن و زمان مشخص.

۸۲\_گفت: به عزّت و جلال تو سوگند که همهٔ آنسها (انسیانها) را گسراه خواهم کرد.

٨٣ مگر بندگان خالص تو از آنها.

۸۴\_ فرمود: به حق سوگند، که حق میگویم،

۸۵ که جهنم را از تو و از همهٔ کسانی که از تو پیروی کردهاند پُر خواهم کرد.

ابوبصیر روایت میکند که امام صادق الله فرمودند: خداوند همهٔ آفریده هایش را به دست خویش آفرید، به آدم محتاج نشد در حالی که آدم را نیز به دست خودش آفریده است و می فرماید: ﴿ مَا مَنَعَکَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ آیا نمی بینی که خداوند همهٔ اشیاء را به دست خویش مبعوث میکند. ا ﴿ خُلَقْتَنِی مِنْ نَارِ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طِینِ ﴾

اسحاق بن حریز گوید امام صادق الله فرمود: اصحاب شما دربارهٔ گفتار شیطان که گفت مرا از آتش و آدم را از گل آفریدی چه عقیده دارند؟

گفتم: فدایت گردم می گویند که او از آتش خلق شده همانطور که از مضمون آیه استنباط می شود.

فرمودند: بلى ملعون دروغ گفته، أى اسحاق خداونداو را از گل آفريده است آنگاه گفت: خداوند مى فرمايد: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ ٢ بدين طريق كه او را از آتشى كه از درخت سبز اقتباس شده بود آفريد و اصل درخت نيز از گِل است. ٣

امام صادق النَّه ور تفسير آيه ﴿فَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِينَ إلى يَوْمِ الوقت المعلوم ﴿ روزى الْمُنْظَرِينَ إِلَىٰ يَوْمِ الْوقت المعلوم ﴾ روزى

بحارالانوار، ج ۴، ص ۱ ؛ ج ۱۱، ص ۱۵۳ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۷۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۱۵

۲. یس، آیهٔ ۸۰؛ همانا خدایی که از درخت سبز برای شما آتشی قرار داد که شما به وسیلهٔ آن آتش می افروزید.

۳. قصص الانبیاء جزائری، ص ۳۷؛ بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۱۵۴ و ج ۶۰، ص ۲۴۴؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۱۹؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۷۲

است که رسول خدا مُنْ الله او را بر روی صخرهای در بیت المقدس ذبح می کند. ا سيس ابليس كفت: ﴿ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلاُّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ به عزّت و جلال تو سوگند كه همهٔ آنها (انسانها) را گمراه خواهم كرد، مگر بندگان خالص تو از آنها.

يِس خداوند فرمود: ﴿فَالْحَقُّ وَالْحَقُّ أَقُولُ \* لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ به حق سوگند، كه حق مىگويم، كه جهنم را از تو و از همهٔ کسانی که از تو پیروی کردهاند پُر خواهم کرد. آ

> قُلْ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَ مَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفُينَ (٨٦) إنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمينَ (٨٧)

وَ لَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَغْدَ حِينَ (٨٨)

۸۶\_ (ای پیامبر) بگو: من از شما به خاطر دعوت نبوتم هیچ اجری نمیخواهم، و من از متکلفین نیستم. (سخنان بیپایه و بدون برهان نمی گویم).

۸۷\_این قرآن نیست مگر انذاری از برای عالمیان.

٨٨ .. و شيما خير آن را بعد از زماني خواهيد شنيد.

ابن عباس در تفسير اين آيه كويد:اى محمد بكو: ﴿ مَا أَسْتُلُكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ﴾ يعنى بر آنچه كه شما را دعوت مىكنم هيچ مالى نمىخواهم.

﴿ وَ مَا أَنَّا مِنَ الْمُتَّكَلِّفِينَ ﴾ يعنى آنچه راكه مى كويم از خودم نيست. ﴿إِنْ هُوَ إِلا وَكُر ﴾ كه ارادة موعظه مىكند.

بحارالانوار، ج ۶۰، ص ۲۴۴؛ قصص الانبياء جزائري، ص ۳۷؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۴۷۲ ٢. بحارالانوار، ج ١١، ص ١٥٢

﴿لِلْعٰالَمِينَ ﴾ كه ارادهٔ همهٔ خلق را مىكند.

﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ ﴾ اي گروه مشركين.

﴿نَبَأُهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ يعنى هنگام مرگ و بعد از مرگ كه روز قيامت باشد. ١



# تفسير سورة زهر



۳۹ – سورهٔ زمر در مکه نازل

شده و دارای ۷۵ آیه است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكيمِ (١)

إِنَّا أَنَّرَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ (٢) أَلاْ لِلهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَ اللَّهِ بِنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِنَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٰ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمْ بَيْنَهُمْ في مَا هُمْ فيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذَتْ كَفَّارٌ (٣)

۱ ـ این کتابی است که از جانب خداوند قادر و حکیم نازل شده است.

۲ - همانا مااین کتاب را بر تو به حق نازل کردیم، پس خداوند را عبادت کن و دینت را برای او خالص گردان،

۳\_ آگاه باشید که دین خالص از برای خداست، و کسانی که غیر خدا را اولیاء خود گرفتند، (دلیل می آوردند که:) ما اینها (بتان) را نمی پرستیم مگر برای اینکه ما را به پیشگاه الهی نزدیک کنند. همانا خداوند دربارهٔ آنچه که اختلاف داشتند میانشان داوری می کند، خداوند کسی را که دروغگو و کفران کننده است را هدایت نمی کند.

﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّٰهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ اين كتابى است كه از جانب خداوند قادر و حكيم نازل شده است. سپس خداوند پيامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدّينَ ﴾ أَلا لِللهِ الدّينُ الْخَالِصُ وَ الّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِنَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلا لِيُقَرّبُونَا إِلَى اللّهِ لَلّهِ الدّينُ الْخَالِصُ وَ الّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِنَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلا لِيقَرّبُونَا إِلَى اللّهِ زَلْفَى ﴾ كه اين آيات لفظش خبر و معنايش حكايت مى باشد و آن اينكه قريش مى گفتند: ما براى تقرب به خداوند و نزديكى به او بتها را عبادت مى كنيم چرا كه ما نمى توانيم مستقيماً حق عبادت خداوند را به جا آوريم كه خداوند گفته آنها را بر لفظ خبر حكايت كرده ولى معنايش حكايت حال آنهاست پس خداوند فرمود: ﴿إِنّ اللّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ همانا خداوند دربارهٔ آنچه كه اختلاف داشتند ميانشان داورى مى كند. ا

لَوْ أَرْادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدَا لِأَصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْخَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْفَهَّارُ (۴)

حَمَلَقَ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضُ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَ يُكَوَّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ كُلِّ يَـجْرِي لِأَجَـلٍ مُسَـمًّى أَلا هُـوَ الْـعَزِيزُ الْغَفَّارُ (۵)

خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ أَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَة أَزْوَاجٍ يَخْلَقُكُمْ في بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ في ظُـلُمَاتٍ ثَـلاٰثٍ ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنِّى تُصْرَفُونَ (٦)

۴ اگر خداوند میخواست فرزندی اختیار کند، آنچه را که میخواست از میان مخلوقاتش برمیگزید، پاک و منزه است، او خداونـد یگانه و قهار است.

٥ ـ أسمانها و زمين را به حق أفريد، شب را با روز و روز را با شب

می پوشاند، و خورشید و ماه را مسخر کرده است، هر کدام تا وقت معینی در حرکت هستند، آگاه باشید که او قادر و آمرزنده است.

۹\_او شما را از یک نفس (آدم) آفرید، سپس از آن همسرش (حوّا) را قرار داد، و برای (استفادهٔ) شما از چهارپایان هشت زوج را ایجاد کرد، و شما را در شکم مادرانتان آفرینشی بعد از آفرینش دیگر در میان تاریکیهای سه گانه (مشیمه و رحم و بطن) آفرید، این است خداوند، پروردگار شما که حکومت از برای اوست، هیچ معبودی جز او نیست، پس چرا از راه راست منحرف می شوید.

خداوند كسانى راكه گفتند، خداوند براى خود بچهاى گرفته است را رد كرده و فرمود: ﴿لَوْ أَرْادَ اللّٰهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً لاَصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْخَانَهُ هُوَ اللّٰهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ \_ تا \_يُكُوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَ يُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾ يعنى شب را با روز و روز را با شب مى پوشاند.

سپس خداوند خلق را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَـفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ يعني آدم و همسرش حواء.

﴿ وَ أَنْزَلَ لَكُمْ ﴾ يعني براي شما آفريد.

﴿ مِنَ الْأَنْعُامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ ﴾ اين آيه را در سورهٔ انعام تفسير كردهايم. الله ﴿ يَخُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَـلَاثٍ ﴾ مراد از ظلمات سه كانه شكم و رحم و تخمدان است. آ

﴿ ذَٰلِكُمُ اللّٰهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلٰهَ إِلاّ هُوَ فَأَنِّى تُصْرَفُونَ ﴾ اين است خداوند، يروردگار شما كه حكومت از براى اوست، هيچ معبودى جز او نيست، پس

أ. تفسير برهان، ج ۶، ص ۵۲۳

۲. تفسير صافي، ج ع، ص ۲۵۶ ؛ تفسير برهان، ج ع، ص ۵۲۴

#### چرا از راه راست منحرف میشوید.

إِنْ تَكُفُرُوا فَاإِنَّ اللَّهَ غَنِيٍّ عَنْكُمْ وَ لاَ يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَ إِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَ لاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٧)

وَ إِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنهِباً إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَاكَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَ جَعَلَ لِلَٰهِ أَنْذَاداً لِيُضِلَّ عَنْ سَبَهِلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلبِلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْخَابِ النَّارِ (٨)

۷- اگر کفران کنید، همانا خداوند از شما بی نیاز است، و برای بندگانش کفر را نمی پسندد، و اگر شکرش را به جای آورید آن را برای شما می پسندد، هیچ گناه کاری باز گناه دیگری را بر دوش نمی کشد، سپس باز گشت شما به سوی پروردگارتان است، پس شما را بدانچه که عمل می کردید آگاه می کند، چرا که او به آنچه که در سینه هاست آگاه است.

۸\_و هنگامی که به انسان زیانی می رسد پروردگارش را میخواند و به
سویش برمی گردد، سپس هنگامی که نعمتی به او روی می آورد آنچه را که
قبلاً خداوند را به خاطر آن میخواند را فراموش می کند، و برای خداوند
همتایانی قرار می دهد تا (مردم را) از راه خدا گمراه سازد، بگو: چند
روزی به خاطر کفرت بهرهای بردار، همانا که تو از اهل دوزخ جهنم هستی.
﴿إِنْ تَكُفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيُّ عَنْكُمْ وَ لا يَرْضَىٰ لِعِبادِهِ الْكُفْرَ وَ إِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ
لکم ٔ این ناسیاسی نعمت هاست.

﴿ وَ إِذَا مَسَّ الْإِنْسُانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ \_ تا \_ وَ جَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَاداً ﴾ يسعنى

برای خدا شریک قرار می دهد.

﴿قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ اين آيه درباره أبى فلان نازل شده است.

أُمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَ قَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَ يَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ
هَلْ يَسْتَوِي اللَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ اللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩)
٩ ـ (آيا كسى كه هميشه در حال عصيان است بهتر مى باشد) يا كسى كه
ساعات شب را به اطاعت خداوند در حال سجود و قيام است، از عذاب
آخرت مى ترسد، و به رحمت پروردگارش اميدوار است؟ بگو: آيا كسانى
كه مى دانند با كسانى كه نمى دانند مساوى هستند؟ همانا فقط صاحبان عقل

﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَ قَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ ﴾ اين آيه دربارة اميرالمؤمنين على بن ابيطالب النِّهِ تَازَلُ شَدَه است.

﴿ وَ يَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ - اى محمد - هَلْ يَسْتَوِي الَّـذِينَ يَـعْلَمُونَ وَ الَّـذِينَ لأيَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ يعنى صاحبان عقلها و انديشهها. ا

فَاعْبُدُوا مَا شِنْتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَ أَهْلَبِهِمْ يَوْمَ الْقِيْامَةِ أَلَا ذٰلِكَ هُوَ الْخُسْزانُ الْمُبِينُ (١٥)

10 ـ پس شما هر چه را که میخواهید به غیر از او (خداوند) را بپرستید. بگو: همانا زیانکاران کسانی هستند که روز قیامت خودشان و بستگانشان در خسران و زیان هستند، آگاه باشید که این زیان آشکاری است.

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر علي الله در ذيل آيه فرمودند: ﴿قُلْ إِنَّ

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۲۹

الْخُاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ يعنى در نفس خود و اهلشان مغبون شدند ﴿ وَ أَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلاْ ذَٰلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ بستگانشان در خسران و زيان هستند، آگاه باشيد كه اين زيان آشكاري است.

لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ذَٰلِكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبْادَهُ يَا عِبْادِ فَاتَّقُونِ (١٦)

۱۶ ـ برای آنها از بالا سایه هائی از آتش، و از زیر پاهایشان هم سایه هائی از آتش می باشد، این چیزی است که خداوند به وسیلهٔ آن بندگانش را می ترساند، ای بندگان چیزی از (عذاب من) بترسید.

﴿ لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمْ ظُللٌ ﴾ يعنى آتش از بالاى سرشان و از زير پاهايشان سايه مى اندازد. ا

لُكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيَّةٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهَارُ وَعْدَ اللَّهِ لاَ يُخْلِفُ اللَّهُ الْميغادَ (٢٠)

أَ لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنَّرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُخْتَلِفاً أَلُوانُهُ ثُمَّ يَهيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً إِنَّ في ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ (٢١)

أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولٰئِكَ في ضَلالٍ مُبينٍ (٢٢)

۲۰ ـ لکن کسانی که از پروردگارشان می ترسند، برای آنها غـرفه هانی در بهشت است که بر بالای آن غرفه ها، غرفه های دیگری بنا شده و از زیر آنها نهرها جاری است، این وعدهٔ الهی است، خداوند در وعدهٔ خود تخلف نمیکند.

۲۱\_آیا ندیدی که خداوند از آسمان آب نازل کرد و آن را در روی زمین به صورت چشمه هایی قرار داد، سپس به وسیلهٔ آن زراعتی با رنگ های گوناگون خارج می سازد، سپس آن گیاهان را می خشکاند که آن را زرد رنگ می بینی، سپس آن را به صورت چوب خشکی شکننده در می آورد، همانا در اینها برای صاحبان عقل و اندیشه تذکری است.

۲۲ ـ آیا کسی که خداوند سینهاش را به وسیلهٔ اسلام گشاده است، که او بر نوری از پروردگارش میباشد (با اشخاص کافر بی نور و تنگ سینه یکسان است)؟ پس وای بر کسانی که قلب هایشان در برابر ذکر الهی سخت شده است، همانا آنها در گمراهی آشکاری هستند.

### آنچه که خداوند در بهشت برولیاش عطامی کند

﴿لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ \_ تا \_الْمِيعُادَ ﴾
امام باقرعليَّةِ مىفرمايد: حضرت على النَّهِ از رسول خدا عَيَّشِهِ در تفسير
اين آيه سؤال كرد: اى پيامبر خدا! اين غرفه ها را با چه چيز و براى چه كسانى
ساخته اند؟

فرمود: ای علی این غرفه هایی است که خدا آنها را برای اولیاء خود با در و یاقوت و زبرجد ساخته است، سقفهایش از طلاست، و با نقره محکم شده و به هم پیوسته، هر غرفه ای را هزار در زرین است و بر هر دری فرشته ای گماشته است، و در آن فرشهای گرانبها بر روی یکدیگر، از ابریشم و دیبا به رنگهای گوناگون، درون آنها انباشته از مشک و عنبر و کافور، و این گفتهٔ خداست: ﴿ وَ فُرُشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ أو فرشهاى كرانبها.

چون مؤمن در بهشت به منزلهای خود وارد شود بر سر او تاج ملک و بزرگواری نهند و آرایههای زر و سیم و یاقوت و در به رشته کشیده شده در نیم تاجی زیر تاج بر او بیاویزند و هفتاد جامهٔ حریر به رنگهای گوناگون، بافته شده از زر و سیم و دانه نشان به مروارید و یاقوت سرخ بر او بپوشانند، و این گفتهٔ اوست: ﴿یُحَلُّونَ فِیهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ لُولُّولًا وَلِبَاسُهُمْ فِیهَا حَرِیرٌ \* آدر آن جا با دستبندهایی از طلا و مروارید آراسته شوند و لباسشان از حریر باشد.

چون مؤمن بر تخت خود نشیند تختش از شادی به جنبش درآید، و چون دوستدار خدا در منازل خود در بهشت استقرار یابد، فرشتهٔ گماشته بر باغ بهشتی او را به بزرگداشتی از جانب خدا شادباش گوید و خدمتگزاران و کنیزان مؤمن به او خوش آمد گویند و دوستدار خدا بر تخت خود تکیه زند و همسر حوریه زیبایش نزد او رود و چندان برای دوستدار خدا درنگ کند تا او از کار خود فارغ شود.

امام الله فرمود: همسر حوریه اش از خیمه بیرون می آید و با مهربانی به استقبال او می رود که به هفتاد حله از یاقوت و لولو و زبرجد آراسته شده و به مشک و عنبر عطر آگین شده و بر سرش تاج کرامت و کفش هائی از طلا بر پاهایش پوشیده که با یاقوت و لولو زینت داده شده و بند آن کفش ها از یاقوت احمر می باشد. چون با شوق و علاقه نزدیک ولی خدا می رسد به او می گوید: ای ولی خدا این روز روز تعب و سختی و رنج نیست، من برای تو و تو برای

۱. واقعه، آیهٔ ۳۴

۲. فاطر، آیهٔ ۳۳

من هستی و همدیگر را به مدت پانصد سال از سالهای دنیا با عشق و علاقه در آغوش میگیرند و دست در گردن هم میاندازند.

امام الله فرمود: پس آن ولی خدا در گردن آن حوریه گردنبندی از تارهای نازک از یاقوت احمر می بیند که در وسط آن نوشته شده، تو ای ولی خدا حبیب من هستی و من حوریه نیز حبیب تو می باشم، نفسم را به تو هبه کرده ام و تو نیز نفست را به من هبه کن.

سپس خداوند هزار ملک مبعوث میکند که تا ورود او را به بهشت تهنیت گویند و حوریه را به ازدواج او در آورند. چون آنها به اول در بهشت میرسند و به ملک موکل درهای بهشت میگویند: به ما اجازه دهید که به نزد ولی خدا برویم که خداوند ما را برای تهنیت گفتن به او فرستاده است.

آن ملک میگوید: به حاجب بگویم و جایگاه شما را به او بگویم.

پس آن ملک به نزد حاجب که بین او و حاجب فاصلهٔ سه بهشت است میرود تا اینکه به در اول میرسد و به حاجب میگوید: در باب بهشت هزار ملک است که خداوند آنها را فرستاده است، آمدهاند ولی خدا را تهنیت بگویند و درخواست دارند که به آنها اجازهٔ ورود داده شود.

حاجب میگوید: مقام او بزرگتر از این است که به کسی اجازه دهم نزد او برود و او با همسرش است.

امام الله فرمود: بین حاجب و ولی خدا دو بهشت فاصله است، حاجب به نزد قیم می رود و به او می گوید: در باب غرفه هزار ملک است که خداوند عالمین آنها را فرستاده تا بر ولی خدا تهنیت بگویند، اجازهٔ ورود به آنها بده.

قیم به نزد خادمان ولی خدا میرود و به آنها میگوید: فرستادههای خداوند جبار در باب غرفه است که هزار ملک میباشند تا بر ولی خدا تهنیت بگویند. جایگاه او را به آنها نشان بده.

خادمان به ملائکه اجازه می دهند و آنها وارد بر ولی خدا می شوند که در غرفه ای است که دارای هزار در و هر دری دارای ملک موکلی می باشد، چون به ملائکه اذن ورود بر ولی خدا می دهند هر ملکی در مخصوص به خودش که موکل بر آن است را باز می کند که هر ملکی از یکی از آن درها وارد می شود و پیام خداوند جبار را به او می رسانند، و آن فرمایش خداوند است که می فرماید: ﴿وَالْمَلائِکَةُ یَدْخُلُونَ عَلَیْهِمْ مِنْ کُلِّ بابٍ ﴾ یعنی از درهای غرفه ﴿سَلامٌ عَلَیْکُمْ بِما صَبَرْ تُمْ فَنِعْمَ عُقْبَی الدّارِ ﴾ آ و به آنان گویند: سلام بر شما به پاس استقامت و صبرتان در برابر عبادت، معصیت و مصیبت، پس نیکوست فرجام این سرای.

خداوند میفرماید: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَ مُلْكاًكَبِيراً ﴾ " و چون آن جایگاه نیکو را مشاهده کئی عالمی پر نعمت و کشوری بینهایت بزرگ خواهی دید.

یعنی هر چه که از کرامت و نعمتها و ملک عظیم که در آن میبینی همه برای ولی خداست. همانا ملائکهٔ فرستاده شده از جانب خداوند جبار اجازهٔ ورود بر او را میگیرند زیرا کسی بدون اجازهٔ آن ولی خدا نمی تواند بر او وارد شود که در آن ملک عظیم است که در زیرش نهرها جاری می باشد.

﴿ أَ فَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِللْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ دربارهٔ

۱. رعد، أية ۲۳ ؛ و فرشتگان از هر دري بر آنان درآيند.

۲. رعد، آیهٔ ۲۴

٣. انسان، آيهٔ ٢٠

بحارالانوار، ج ٨، ص ١٢٨؛ تاويل الأيات الظاهره، ص ٧٢١؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ۴٨٢؛
 تفسير برهان، ج ع، ص ٥٣٤

اميرالمؤمنين الله نازل شده است. ا

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ﴾ كه مراد از «ينابيع» يعنى آب چشمه ها و چاه هاست از آن چيزهائى كه خداوند از آسمان نازل فرموده و در دل زمين جاى گرفته است.

﴿ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُخْتَلِفاً أَلَوٰانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ﴾ يعنى خشک شده تا اينکه زرد مىشوند.

﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ خُطْاماً ﴾ «حطام» يعنى زمانى كه خشك شد و ريزه ريزه گرديد.

ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَ رَجُـلاً سَـلَماً لِـرَجُلٍ هَـلْ يَسْتَوِيْانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ (٢٩)

۲۹ ـ خداوند مثلی زده است: مردی که شریکانی دارد و دانماً با هم در حال مشجره هستند با مردی که تسلیم امریک نفر است، آیااین دو با هم یکسان هستند؟ حمد و سپاس از برای خداست، بلکه بیشتر صردم نمی دانند.

﴿ضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكاء مُتَشَاكِسُونَ ﴾ اين مثلى است كه خداوند براى اميرالمؤمنين الرا و كسانى كه به آن حضرت ظلم كرده و حقش را غصب نموده اند زده است.

﴿ مُتَشَاكِسُونَ ﴾ يعنى كسانى كه در ولايت اميرالمومنين الله اختلاف كرده و او را دشمن مى داشتند.

﴿ وَ رَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ ﴾ امير المؤمنين الله الله عند الله عند الله عندا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عندا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عندا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۳۶؛ نورالثقلین، ج ۲، ص ۴۸۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۶۴

لأيعُلمُونَ ﴾ آيا اين دو با هم يكسان هستند؟ حمد و سپاس از براى خداست، بلكه بيشتر مردم نمىدانند.

إِنَّكَ مَيِّتُ وَ إِنَّهُمْ مَيُّتُونَ (٣٠)

ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ عِنْدَ رَبُّكُمْ تَخْتَصِمُونَ (٣١)

فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جُاءَهُ أَلَيْسَ في جَهَنَّمَ مَثْوىٌ لِلْكَافِرِينَ (٣٢)

وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَ صَدَّقَ بِهِ أُولَٰذِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ (٣٣)

۳۰ ممانا تو میمیری و آنها نیز خواهند مُرد.

۳۱\_پس شما روز قیامت نود پروردگارتان مخاصمه (دادخواهی) می کنید.
۳۲\_پس چه کسی ستمگارئر است از آن کسی که بر خداوند دروغ بسته و سخن راست را هنگامی که به نرد او آمد را دروغ خواند؟ آیا در جهنم جایگاهی از برای کافران نیست؟

۳۳ و آن کسی که سخن راست آورد و کسی که آن را تصدیق کرد، از برهیزگاران هستند.

خداوند پیامبرش را تعزیت گفته و فرمود: ﴿إِنَّکَ مَيِّتٌ وَ إِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين النِّا الله و كسى كه حق او را غصب نمود.

 سپس رسول خدا عَيَّالَهُ و امير المؤمنين النَّهِ را ذكر كرده و فرمود: ﴿ وَالَّذِي جُاءَ بِالصَّدْقِ وَ صَدَّقَ بِهِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين النَّهِ ﴿ أُولُئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ آنها از پرهيزگاران هستند.

أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَ يُخَوِّ فُونَكَ بِاللَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ (٣٦)

۳۶\_آیا خداوند برای بندهاش کفایت نمیکند؟ و آنها تو را از غیر او میترسانند، و کسی را که خداوندگمراه کنند برای او هدایت کنندهای نیست.

﴿ أَلَيْسَ اللّٰهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَ يُخَوِّفُونَكُ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ يعنى جمعى از منافقان امت تو مىگويند: قبول ولايت على را از ما مخواه و ما را از طلب اين معنى معاف دار و مىترسائند تو را كه أكر ما را در اين باب معاف ندارى از دين تو گذشته ملحق به كفار خواهيم شد. ا

اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حَيِنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيَمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَ يُرْسِلُ الْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمِّى إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لاَّيَاتٍ لِـفَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (۴۲)

۴۲ - خداوند هنگام مرگ ارواح را میگیرد، و ارواحی که نمرده اند را در هنگام خواب میگیرد، پس ارواح کسانی را که مرگشان فرا رسیده را نگه می دارد و بقیه (ارواحی که مرگشان فرا نرسیده) را (به بدنها) بر می گرداند تا وقت معیّن آنها، همانا در این نشانه ای است برای کسانی که تفکر می کنند.

ا. نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۸۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۴۲

### ﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَ الَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنامِها ﴾

امام جواد الله می فرماید: روزی امیر المؤمنین الله منین الله می فرماید: روزی امیر المؤمنین الله می فرماید تکیه داده بودند که شخص نیکو منظر و پاکیزه لباسی وارد شد و سلام کرد، امیر المیؤمنین الله منین الله پیاسخ او را داد، او نشست و عرض کرد: ای امیرالمؤمنین الله سه سوال از حضرت می نمایم چنانچه جواب آن را بفرمائید یقین دارم که بر شما ظلم شده و این مردم خلافت و حقوق شما را غصب نموده اند، و از دین خارج شده اند در دنیا جز مومنین شمرده نمی شوند و در آخرت هم بهره ای ندارند.

فرمود: هر چه ميخواهي سؤال كن.

گفت: شخصی که در خواب است روح او کجا میرود؟

اميرالمؤمنين الطلاب به حضرت امام حسن الطلاب فرمود: اى ابامحمد جواب سؤال اين مرد را بده.

آن حضرت در جواب سؤال او چنین فرمود: چون شخص به خواب می رود روح او متعلق به باد است و آن باد هم تعلق در هوا گیرد تا وقتیکه صاحبش حرکت کند اگر پروردگار اذن و اجازه به برگشتن آن روح بفرماید باد هوا را جذب نموده و آن روح در بدن صاحبش آرام و قرار می گیرد و چنانچه به برگشتن روح اجازه نفرماید هوا باد را و باد روح را جذب و خارج می کند و به بدن صاحبش برنمی گردد تا وقتی که برانگیخته شود. که این سوالات سه گانه گذشت. ا

١. تفسير برهان، ج ۶، ص ٥٤٣

أَمِ اتَّــخَذُوا مِــنْ دُونِ اللَّــهِ شُـفَغَاءَ قُـلْ أَ وَ لَـوْ كَـانُوا لاَ يَــمْلِكُونَ شَــيْناً وَلاَيَعْقِلُونَ (۴۳)

قُلْ لِلّٰهِ الشَّفْاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْکُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (۴۴) وَ إِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ اللَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَ إِذَا ذُكِرَ اللَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (۴۵)

۴۳ - آیا آنها (مشرکان) به غیر از خداوند شفیعانی برای خود گرفتهاندا؟ (به آنها) بگو: اگر چه مالک چیزی نباشند و هیچ عقل و شعوری بسرای آنها نباشد (باز آنها را شفیع خود قرار میدهید؟).

۴۴\_ بگو: شفاعت همه از برای خداست، که حکومت آسمانها و زمین از برای اوست، سپس همگی به سوی او باز گردانده می شوید.

۴۵ و هنگامی که خداوند (در نزد آنها) به یگانگی یاد می شود قلبهای کسانی که به آخرت آیمان نیاورده اند (از آن) متنفر می گردند، و هنگامی که غیر از خداوند (در نزد آنها) یاد می شود خوشحال می گردند.

﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعًاءَ ﴾ يعنى بتها را شفيعان خود كرفته اند تما روز قيامت از آنها شفاعت كند و گفتند كه فلانى و فلانى روز قيامت در پيشگاه خداوند از ما شفاعت مىكنند. ا

﴿ قُلْ لِلّٰهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ هيچ كسى بدون اذن خداوند شفاعت نمىكند. ٢ ﴿ وَ إِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ - تا - إِذَا هُمْ يَسْتَبُشِرُونَ ﴾ اين آيه دربارة فلانى و فلانى و فلانى نازل شده است.

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۴۴

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۴۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۷۳

قُلْ يُا عِبْادِيَ الَّذِينَ أَشْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٥٣)

۵۳ بگو: ای بندگان من که بر خویشتن اسراف نمودهاید از رحمت الهی ناامید نباشید، که خداوند همهٔ گناهان را می آمرزد، زیرا که او آمرزنده و مهربان است.

﴿ يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ اين آيه مخصوص درباره شيعيان الميرالمؤمنين النَّلِ نازل شده است. \

ابوحمزه گویدامام باقر الله فرمود: خداوند در روز قیامت عذر کسی را که بگوید: ای پروردگار من، ندانستم که والی امر مردم فرزندان فاطمهٔ زهرا الله است را نمی پذیرد و او را به عذاب ابد مبتلا می گرداند، و دربارهٔ شیعیان بچه های فاطمه این آیه مخصوص نازل شده است: ﴿ یا عِبادِیَ الَّذِینَ اسْرَفُوا عَلَیٰ أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ الله ﴾ ای بندگان من که بر خویشتن اسراف نموده اید از رحمت الهی ناامید نباشید. آ

وَ أَنسِبِبُوا إِلَىٰ رَبِّكُــمْ وَ أَسْلِمُوا لَـهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَـاْتِيَكُمُ الْـعَذَابُ ثُـمَّ لاَٰ تُنْصَرُونَ (۵۴)

وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَآنَتُمْ لأتَشْعُرُونَ (۵۵)

أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ في جَنْبِ اللَّهِ وَ إِنْ كُـنْتُ لَـمِنَ

١. تفسير برهان، ج ع، ص ٥٤٤؛ تفسير صافي، ج ع، ص ٢٧٤

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۴۶

الشَّاخِرينَ (٥٦)

أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَذَاني لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِبِنَ (٥٧)

أَوْ تَقُولَ حَيِنَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لَي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ (۵۸) بَلَىٰ قَدْ جَاءَتْکَ آیاتی فَکَذَّبْتَ بِهَا وَ اسْتَکْبَرْتَ وَکُنْتَ مِنَ الْکَافِرِينَ (۵۹) ۵۴ و به سوی پروردگارتان باز گردید، و در برابرش تسلیم شوید، قبل از اینکه عذاب الهی به سوی شما بیاید، که در آن هنگام هیچ یاوری نداشته باشد.

۵۵ و از بهترین دستورهایی که از جانب پروردگارتان به سوی شما نازل شده پیروی کنید، قبل از اینکه عذاب الهی ناگهان شما را در بر بگیرد، و

شما از آن خبر ندارید

۵۶\_(تا اینکه روز قیامت) کسی نگوید: وا حسرتا که من از فـرمان الهـی کوتاهی کردم و از مسخره گنندگان بودم.

۵۷\_یا اینکه بگوید: اگر خداوند مرا هدایت میفرمود، من نیز از پرهیزگاران میبودم.

۵۸\_یا هنگامی که عذاب را می بیند بگوید: ای کاش اگر بار دیگر (به دنیا) باز می گشتم از نیکوکاران می شدم.

۵۹\_ آری! به تحقیق آیات من به سویت آمد، پس تو آن را تکذیب کردی و تکبر ورزیدی و از کافران بودی.

﴿ وَ أَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ ﴾ يعنى به سوى پروردگارتان توبه كنيد. ﴿ وَ أَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ ﴿ وَ اتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ يعنى از قرآن و ولايت اميرالمؤمنين النَّا ِ و ائمه المَيْكِا پيروى كنيد. و دليل بر آن اين آيه است: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَاحَسْرَ تَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ » مراد از «جنب الله» امام است زيرا امام صادق الله الله عند ما «جنب الله» هستيم.

سپس فرمود: ﴿أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَٰابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَا أَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ يا هنگامى كه عذاب را مىبيند بگويد: اى كاش اگر بار ديگر (به دنيا) باز مىگشتم از نيكوكاران مىشدم.

پس خداوند آنها را رد كرده و فرمود: ﴿بَلَىٰ قَدْ جَاءَتْكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا \* كه مراد از آيات ائمه ﷺ ميباشند.

﴿ وَاسْتَكْبُرُتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ يعنى به خداوند تكبر ورزيدى.

وَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى اللَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ أَلَيْسَ في جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْمُتَكَبِّرِينَ (٦٠)

وروز قیامت کسانی را که بسر خدا دروغ می بستند را می بینی که صورت هایشان سیاه است، آیا در جهنم جایگاهی برای متکبران نیست؟
 وَ یَوْمَ الْقِیاْمَةِ تَرَی الَّذِینَ کَذَبُوا عَلَی اللهِ وُجُوهُهُمْ مُسُودًةً﴾

ابوالمعزی گوید امام صادق الله فرمود: کسی که ادعای امام بکند و امام نباشد، روز قیامت میبینی که بر خداوند دروغ بسته اند و صورت هایشان سیاه است.

راوی گوید: عرض کردم: اگر چه آن شخص از فرزندان حضرت فاطمه الله الله باشد؟

امام المالية فرمود: اكر چه علوى و از فرزندان حضرت فاطمه زهرالليكا

باشد. ٰ

## ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوىً لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾

عبدالله بن بکیر از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: در جهنم وادی برای متکبرین است که به آن سقر می گویند که از شدت گرما به خداوند شکایت کرد و خواست که نفسی بکشد، چون نفس کشید جهنم از نفس او روشن گردیده و شعله ورشد.

لَهُ مَقَالِبِدُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّـبِنَ كَفَرُوا بِآيْـاتِ اللَّـهِ أُولْـنِكَ هُــمُ الْـخَاسِرُونَ (٦٣)

قُلْ أَ فَغَيْرُ اللَّهِ تَأْمُرُونَي أَعْهُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ (٦٤)

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَـمَلُكَ وَلَقَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٦٥)

۶۳ کلیدهای آسمانها و زمین برای اوست، و کسانی که به آیات الهی کافر شدند، آنها از زیانکاران میباشند.

۶۴\_ بگو: ای جاهلان! آیا به من دستور میدهید که غیر خدا را بپرستم؟ ۶۵\_و به تحقیق به تو و انبیائی که قبل از تو بودهاند وحی شده که اگر مشرک شوی تمام اعمالت نابود میگردد، و از زیانکاران خواهی بود.

﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ يعنى كليدهاى آسمانها و زمين. سپس خداوند پيامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿وَ لَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَـبْلِكَ لَـئِنْ أَشْـرَكْتَ لَـيَحْبَطَنَّ عَـمَلُكَ وَلَـتَكُونَنَّ مِـنَ

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۵۴؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۹۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۷۹
 بحارالانوار، ج ۸، ص ۲۹۴؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۵۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۷۹؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۴۹۶؛

الْخُاسِرِينَ ﴾ خطاب اين آيه پيامبر عَلَيْ الله است و مراد از امت، آن حضرت ميباشد.

ابوحمزه گوید از امام باقر اللَّهُ دربارهٔ این آیهٔ خداوند بر پیامبرش ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ سوال كردم.

فرمود: تفسیر آیه این است که اگر بعد از خودت با ولایت علی بـه ولایت دیگری نیز دستور دهی عمل تو از بین میرود و از زیانکاران خواهی شد. ۱

بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٦٦)

وَ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ السَّمَاوَاتُ مَطُوِيّاتٌ بِيَمبِنِهِ سُبُحْانَهُ وَ تَعَالَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ (٦٧)

عهـ بلكه فقط خدا را عبادت كن و از شكر گزاران باش.

۶۷ و آنها آنطور که شایستهٔ خداوند است او را نشناختند، و روز قیامت تمام زمین در قبضهٔ قدرت اوست، و آسمانها پیچیده در دستانش میباشد، پاک و منزه و برتر است از آنچه که برای او شریک قرار میدهند.

امام صادق المنظير مى فرمايد: خداوند متعال پيغمبر خود را به روش «دخترم به تو مىگويم عروسم تو بشنو» مبعوث فرموده است. و دليل بر آن اين آيه است: ﴿ بَلِ اللّٰهَ فَاعْبُدُ وَ كُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾

پیامبر عَلَیْ الله خداوند را عبادت میکند و شکر مینماید و لکن خداوند هم پیامبر عَلَیْ الله خداوند هم پیامبرش را به دعا به سوی خویش فرا میخواند تا امتش تادیب شوند. آ
﴿ وَ مَا قَدَرُ وَ الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ دربارهٔ خوارج نازل شده است.

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۸۴
 نورالثقلین، ج ۲، ص ۴۹۸

﴿ وَ الْأَرْضُ جَمِيعاً قَبُضَتُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ السَّمَاوَاتُ مَطُوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ يعنى در قدرت اوست. ا

وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرِىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ (١٨)

۶۸ و در صور دمیده می شود، پس کسانی که در آسمان ها و زمین هستند همه می میرند مگر کسانی را که خداوند بخواهد، سپس برای بار دیگر در آن دمیده می شود، پس ناگهان همهٔ خلائق بر می خیزند و نظاره گر (حساب و جزا) می شوند.

#### چگونگی نفخ صُور

﴿ وَ نُفخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرِىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾

ثویر بن ابی فاخته از علی بن الحسین الله روایت کرده که شخصی از آن جناب از فاصله بین دو نفخه پرسید که چقدر است؟

فرمود: هر قدر كه خدا بخواهد.

عرض شد: ای فرزند رسول خدا به من خبر بده چگونه در صور دمیده میشود؟

فرمود: امّا دمیدن اوّل چنین است که خدای تعالی به اسرافیل امر میکند که به زمین بیاید، در حالی که صور همراه اوست، صور یک سر و دو طرف دارد، فاصله بین سر و هر طرف تا طرف دیگر همانند ما بین آسمان و زمین است،

١. تفسير برهان، ج ٤، ص ٥٥٩

پس وقتی ملائکه دیدند اسرافیل با صور به دنیا می آید می گویند: خداوند اذن داده که اهل زمین و آسمان بمیرند.

امام سجّاد الله فرمود: پس اسرافیل به حظیرهٔ بیت المقدّس هبوط میکند در حالی که او روبه روی کعبه است، وقتی اهل زمین او را ببینند میگویند: خداوند به مرگ اهل زمین اجازه داده، پس اسرافیل یک بار در صور میدمد، صدا از طرفی بیرون می آید که رو به زمین است، پس در زمین صاحب روحی باقی نمی ماند مگر آن که صیحه کشیده و می میرند، بار دیگر صدا از طرفی بیرون می آید که رو به آسمان هاست، پس در آسمان ها صاحب روحی نمی ماند مگر آن که صیحه کشیده و می میرند، فقط اسرافیل زنده می ماند.

امام سجّاد الله داد: پس خداوند به اسرافیل می فرماید: ای اسرافیل بمیر، پس اسرافیل می میرد، همه در همین حالت مرگ به مقداری که خدا بخواهد می مانند، سپس خداوند به آسمانها امر می کند که به جریان بیافتند، به کوهها امر می کند که حرکت کنند، این است معنای قول خدا که فرمود: \*یُوْمُ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً وَ تَسِیرُ الْجِبَالُ سَیْراً \* ایعنی زمین گسترش پیدا می کند و تبدیل به زمینی غیر از این زمین می شود، یعنی زمینی می شود که بر روی آن گناه نشده است، کوه و گیاه در آن نیست، همانطور که زمین را بار اوّل گسترش داد، عرش خود را بر آب برمی گرداند همانطور که بار اوّل چنان بود در حالی که خدای تعالی مستقل به عظمت و قدرت خویش است.

امام سجّاد الله فرمو: در این هنگام جبّار تبارک و تعالی باصدای بلندی از جانب خودش ندا می کند به طوری که همهٔ اقطار آسمانها و زمینها

۱. طور، آیهٔ ۹ و ۱۰

مى شنوند: ﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ﴾ ١ امروز ملك و پادشاهي از آن كيست؟

پس هیچ کس جواب نمی دهد، در این هنگام جبّار عزّ و جل به خودش جواب می دهد و می گوید: ﴿لِلّٰهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ آ و من بر همهٔ خلایق غالب هستم و همه را من میراندم، به درستی که من خدا هستم و جز من هیچ پرستیده و خدایی نیست، من دارای شریک و وزیر نیستم، خلقم را با دست خود آفریدم، آنان را با مشیّت خود میراندم، آنان را با قدرت خود زنده می کنم.

امام سجّاد الله فرمود: پس جبّار تبارک و تعالی بار دیگر در صور می دمد، از آن طرف که رو به آسمان هاست صدایی بیرون می آید، پس در آسمانها کسی نمی ماند جز این که زنده شده و می ایستند همانطور که پیش از آن بوده است، حاملین عرش برمی گردند، بهشت و جهنّم حاضر می شود، خلایق برای حساب فراهم می آیند. راوی می گوید: در آن هنگام امام سجاد الله گریهٔ شدیدی کردند. "

جمیل بن دراج گوید امام صادق النافی فرمود: هنگامیکه پروردگار اراده می فرماید که خلایق را زنده کند چهل روز باران می بارد و بر اثر آن استخوانهای پوسیده بهم اتصال پیدا می نماید و گوشتها روئیده می شود آنگاه فرمود: روزی جبرئیل نازل شد پیغمبر را بطرف بقیع برد، به گوری رسیدند، جبرئیل صاحب آن را صدا زد و گفت: به اذن خدا به پا خیز.

ناگاه مرد سفید موئی از قبر بیرون آمد خاکها را از سر و صورت خود پاک میکرد و میگفت: «الحمد للّه و اللّه اکبر».

١. غافر، أية ١٤

۲. غافر، آیهٔ ۱۶

۳. بحارالانوار، ج ۶، ص ۳۲۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۰۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۸۲؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۰؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۰

جبرئیل به او گفت: بر گرد به جایگاه خود و او هم برگشت. از آنجا آن حضرت را بر سر قبر دیگری برد صدا زد: ای صاحب قبر به اذن پروردگار بپا خیز. مرد سیاه منظری از قبر خارج شد و میگفت: «واحسرتا واویلا».

جبرئیل به او نیز گفت: به محل خود بر گرد. پس از آن گفت: ای محمد الله این دوز قیامت به این کیفیت مردم از قبر بیرون می آیند مؤمنان می گویند «الحمد لله و الله اکبر»، فاسقان و کفار ناله و فریاد واحسرتای آنها بلند می شود. ا

وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَ جَيْءَ بِـالنَّبِيِّينَ وَالشُّـهَـذَاءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمْ لِأَيْظُلَمُونَ (٦٩)

۶۹ و زمین به نور پروردگارش روشس می شود، و نامه های اعمال در پیشگاه گذاشته می شود، و انبیاء و شهداء (گواهان) را حاضر می کنند. و بین آنها به حق داوری می شود، و به آنها ستم نخواهد شد.

### زمینِ بانور امامﷺ نورانی میشود

﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهُا﴾

مفضل بن عمر گوید از امام صادق الله شنیدم که دربارهٔ آیهٔ ﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها ﴾ فرمود: پروردگار زمین یعنی امام و پیشوای زمین.

عرض کردم: آنگاه که خروج کند چه می شود؟ فرمود: آن وقت مردم از نور آفتاب و نور ماه بی نیاز می شوند، به نور امام اکتفا می کنند. ۲

﴿ وَ وُضِعَ الْكِتَابُ وَ جِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَ الشُّهَذَاءِ ﴾ مراد از شهداء ائمه المَيْكِ

بحارالاتوار، ج ۷، ص ۳۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۸۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۰۳؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۱

۲. تفسير صافي، ج ۶، ص ۲۸۴ ؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۵۰۳ ؛ تفسير برهان، ج ۶، ص ۵۶۵

هستند و دلیل بر آن این آیهٔ سورهٔ حج ﴿لِیَکُونَ الرَّسُولُ شَهِیداً عَلَیْکُمْ وَ تَکُونُوا ـ شماای گروه ائمه ـشهَذاءَ عَلَی النَّاسِ ﴾ امیباشد. آ

وَسَبِقَ الَّذَبِنَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاؤُهَا وَ فُتِحَتْ أَبُـوَابُـهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدبِنَ (٧٣) وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَ أَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ فَنِعْمَ أَجْرُ الْغَامِلِينَ (٧٤)

۷۳ و کسانی که پرهیزگار بوده اندگروه گروه به سوی بهشت برده می شوند، تا اینکه به بهشت می رسند و همهٔ درهای بهشت (به رویشان) باز می شود، و نگهبانان (بهشتی) به آنها می گویند: سلام بر شما، این نعمتها بر شما گوارا باد، داخل شوید و در آن همیشگی بمانید.

۷۴\_و آنها میگویند: حمد و سپاس خداوندی که وعده اش به ما راست بود (و بدان وفا کرد)، و زمین (بهشت) را میراث ما قرار داد تبا همر کجا که بخواهیم منزگاه خویش قرار دهیم، پس اجر عمل کنندگان چه نیکوست.

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً ﴾ يعني جماعت.

﴿ حَتَّى إِذَا جَاوَّهَا وَ قُتِحَتْ أَبُوا بُهَا وَ قَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ ﴾ يعنى مواليد شما پاک است زيرا كساني وارد بهشت مي شوند كه و لادتش پاک باشد ﴿ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾

امیرالمؤمنین علی المیلای فرمود: فلانی و فلانی حق ما را غصب کردند و به وسیلهٔ آن کنیزان را خریدند و با زنان ازدواج نمودند، آگاه باشید که ما شیعیانمان را در حلال قرار دادیم تا ولادتشان پاک باشد. "

۱. حج، أية ۷۸

۲. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۸

مستدرک الوسائل، ج ۷، ص ۳۰۳؛ بحار الانوار، ج ۲۷، ص ۱۴۷ و ج ۹۳، ص ۱۸۶؛ تاویل

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر السلام در ذيل آية ﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّـذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوّاً مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ ﴾ فرمودند: يعنى زمين بهشت. ا

اسماعیل بن همام گوید که امام ابوالحسن الی فرمود: هنگامی که وفات علی بن الحسین الی فرا رسید سه بار بیهوش شد، در مرتبهٔ آخر گفت: همهٔ ستایشها ویژهٔ خداست که دربارهٔ ما به وعده اش وفا کرد، و زمین [ بهشت] را به ما میراث داد که هر جای از بهشت را بخواهیم، جای خود قرار می دهیم. و پاداش عمل کنندگان چه نیکوست؛ آنگاه وفات کرد. آ

وَ تَرَى الْمَلاٰثِكَةَ حَافَينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبُحُونَ بِحَمْدِ رَبِّـهِمْ وَ قُـضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَ قِبِلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْغالَميِنَ (٧٥)

۷۵ و (در آن روز) فرشتگان را می بینی که بر گرد عرش (الهی) حلقه زده و با ستایش پروردگارشان به تسبیح مشغولنا، و در میان بناگان (اهل بهشت و دوزخ) به حق داوری می شود، و می گویند: حمد و سیاس از برای پروردگار عالمیان است.

﴿ وَ تَرَى الْمَلائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ يعنى در اطراف عرش حلقه زدهاند. ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقّ ﴾ كه كنايه از بهشت و جهنم است و اين لفظش ماضى (گذشته) و معنايش مستقبل (آينده) مى باشد. ﴿ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُالَمِينَ ﴾ و مى گويند: حمد و سپاس ازبراى پروردگار عالميان است. "

الأیات الظاهره، ص ۵۱۲؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۰۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۸ ۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۸۷؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۸

٢. بحارالانوار، ج ٢٤، ص ١٤٧

٣. تفسير برهان، ج ٤، ص ٥٤٨

# تفسير سورة مؤمن



٤٠ – سورۀ مؤمن (غافر) در

مکه نازل شـده و دارای ۸۵

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْعَلْبِمِ (٢)

غَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ شَكْهِدِ الْعِفَابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ (٣)

1---

۲ \_این کتاب از جانب خداوند قادر و دانا نازل شاده است.

۳\_ (خداوندی که) آمرزندهٔ گناه، و پذیرندهٔ توبه، و به شدت مجازات کننده و صاحب نعمت فراوان است، هیچ معبودی جز خدای یگانه نیست، بازگشت همه به سوی اوست.

﴿ حم ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ۞ غَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ ۞ كه مخصوص براى شيعيان اميرالمؤمنين النَّالِا مى باشد.

﴿ ذِي الطَّوْلِ لا إِلٰهَ إِلا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ و صاحب نعمت فراوان است، هيچ معبودي جز خداي يگانه نيست، بازگشت همه به سوى اوست.

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَ هَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِـرَسُولِهِمْ لِيَتْأَخُذُوهُ وَ جَادَلُوا بِـالْبَاطِلِ لِـيُدْحِضُوا بِـهِ الْـحَقَّ فَـأَخَذْتُهُمْ فَكَـيْفَ كُـانَ عِقَابِ (۵)

۴ و کسی در آیات ما مجادله نمیکند مگر آنهائی که کافر شدند، پس رفت
 و آمد آنها در شهرها تو را فریب ندهد.

۵-قبل از آنها قوم نوح و گروه های بعد از آنها بوده اند (که پیامبرانشان را)
تکذیب کردند، و هر امتی همتش بر آن بود که پیامبرش را بگیرد، و برای از
بین بردن حق با گفتاری باطل مجادله کنند، پس آنها را (به کیفر کفرشان)
گرفتم، و (ببین که) جگونه آنها را عقاب کردم!

﴿ وَ هَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ ﴾ يعنى مىخواستند پيامبر خودشان را ىكشند.

﴿ وَ جَادَلُوا بِالْبَاطِلِ ﴾ يعنى با او دشمنى مىكردند.

﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ يمنى برهان حق او را به زعم خودشان باطل مىكردند و آن را دفع مىنمودند.

﴿ فَأَخَذْ تُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ پس آنها را (به كيفر كفرشان) گرفتم، و (ببين كه) چگونه آنها را عقاب كردم! \

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۷

وَكَذَٰلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبُكَ عَلَى الَّذَبِنَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ (٦) الَّذَبِنَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَةً يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ يُـؤْمِنُونَ بِـهِ وَيَشْتَغْفِرُونَ لِلَّذَبِنَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَ عِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذَبِنَ تَابُوا وَ اتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحيِم (٧)

رَبَّنَا وَ أَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَ أَزْوَاجِهِمْ وَ ذُرِّيَاٰتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٨)

وَ قِهِمُ السَّيُثَاتِ وَ مَنْ تَقِ السَّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَ ذَٰلِكَ هُـوَ الْـفَوْزُ الْعَظيمُ (٩)

۶\_و اینچنین وعدهٔ پروردگارت بر کسانی که کافر شدند سحقق گـردید. هماناکه آنها اهل دوزخ هستند.

۷\_ فرشتگانی که عرش را حمل می کنند، و آنهائی که در اطراف آن تسبیح و ستایش پروردگارشان را می گویند، و به او ایمان آورده اند، و برای کسانی که ایمان آورده اند استغفار می کنند، (و می گویند:) پروردگارا که علم و رحمت بی منتهایت همه چیز را فرا گرفته است، (گناهان) کسانی که توبه کرده و از راه تو پیروی می کنند را بیامرز، و آنها را از عذاب دوزخ حفظ نما.

۸\_ پروردگارا، آنها را به بهشت همیشگی واردکن که به آنها وعده فرمودی، و نیز پدران (و مادران) و همسران و فرزندانشان هر کدام که صالح بودند. همانا که تو قادر و حکیم هستی.

۹\_و آنها را از بدی ها نگه دار، و هر کسی را که در آن روز از بای ها نگه داری به تحقیق او را مورد رحمت خود قرار داده ای، و این همان رستگاری بزرگ است.

﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَهُ \_ تا \_وَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾

حماد روایت میکند که از امام صادق الله سؤال شد آیا تعداد ملائکه زیاد است یا تعداد فرزندان آدم؟

و فرشته ای از فرشتگان نیست مگر آنکه برای دوستان ما اهلبیت و کسانی که به ولایت ما رو میکنند استغفار نماید و دشمنان ما را لعنت کند و از خداوند درخواست نماید که به سوی دشمنان ما اهلبیت عذاب بفرستد. ۱

جابر گوید امام باقر الله لار تفسیر آیه ﴿ وَ كَذٰلِکَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّکَ عَـلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ قرمودند: مراد از ﴿اصحاب النار ﴾ بنى اسيه هستند.

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ يعنى رسول خدا عَيْنِهُ و اوصياء آن حضرت كه علم الهي را حمل مي كنند.

﴿وَ مَنْ حَوْلَهُ ﴾ يعني ملائكه.

﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى شيعة آل محمد التَّكِيُّ .

﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَ عِلْماً فَاغْفِرْ لِللَّذِينَ تَابُوا ﴾ يعنى از ولايت فلانى و فلانى و بنى اميه.

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۲۱۰ و ج ۲۶، ص ۳۳۹ و ج ۵۶، ص ۱۷۶؛ تفسیر برهان، ج ۷. ص ۱۲

﴿ وَ اتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ يعنى ولايت على ولى خدا.

﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبَّنَا وَ أَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَ أَزْواجِهِمْ وَ ذُرِّيًّا تِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* يعنى كسى كه على النَّا الِ را دوست بدارد كه آن به صلاح آنهاست.

﴿ وَقِهِمُ السَّيِّئَاتِ وَ مَنْ تَقِ السَّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ ﴾ يعنى روز قيامت. ﴿ وَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ يعنى كسى كه خداوند او را از ولايت فلانى و فلانى نجات داد.

إِنَّ الَّذَيِنَ كَفَرُوا يُنادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنَّفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَتَكْفُرُونَ (١٠)

۱۰ کسانی که کافر شدند روز قیامت به آنها خطاب شود که خشم و دشمنی خداوند نسبت به شما از خشم و دشمنی شما بر خودتان بیشتر است، زیرا به سوی ایمان دعوت میشدید ولی کفر ورزیدید.

﴿و إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني بني اميه.

﴿ يُنْادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنَّفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ ﴾ يعنى به سوى ولايت على النِّلِةِ دعوت مى شديد ﴿ فَتَكُفُرُونَ ﴾ ولى كفر ورزيديد.

قْالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُـرُوجٍ مِـنْ سَبِيلٍ (١١)

ذٰلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمْ لِـلَٰهِ الْعَلِيُّ الْكَبِيرِ (١٢)

هُوَ الَّذِي يُرَبِّكُمْ آيَاتِهِ وَ يُنَزُّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقاً وَ مَا يَـنَذَكَّرُ إِلاُّ مَـنْ

يُنيبُ (۱۳)

۱۱ \_ آنها (کافران) میگویند: پروردگارا، تو ما را دو بار میراندی و دو بار زنده کردی، پس به گناهان خویش اعتراف میکنیم، آیا راه خروجی برای ما (از آتش جهنم) هست؟

۱۲\_(به آنها گفته می شود:) این به خاطر آن است هنگامی که به سوی خداوند یگانه خوانده می شدید. کفر ورزیدید و اگر برای او شریکی می گرفتند ایمان می آوردید. پس اکنون داوری برای خداوند بلند مرتبه و بزرگ است.

۱۳ ـ اوست خدایی که آیاتش را به شما نشان می دهد، و برای شما از آسمان رزق تان را نازل می کند، و از این واقعیت متذکر نمی شوند مگر آنهائی که به سوی هدایت باز گشته اند.

﴿ رَبُّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَ أَخْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ - تا - مِنْ سَبِيلٍ ﴾

امام صادق الله فرمود: اين آيه دربارهٔ رجعت است. ا

﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ ﴾ يعنى انكار كرديد.

﴿ وَ إِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُوْمِنُوا ﴾ كفر در اينجا به معناى انكار كردن است.

هنگامی که گفته می شود خداوند یکی است کفر می ورزید و زمانی که برای خداوند شریکی قرار داده می شود ایمان می آورید. <sup>۲</sup>

محمد بن حمدان گوید امام صادق الله و در ذیل آیه ﴿ إِذَا دُعِيَ الله وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَ إِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ لِللهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴾ فرمود: اگر ذكر كرده مى شد خداى تعالى يگانه و يكتابا ولايت كسى كه خداى تعالى امر به ولايت او

ا. تفسیر برهان، ج ۷، ۱۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۹۵؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۱۳
 ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵

کرده آن را انکار میکردید و اگر برای خدا شریکی قرار داده می شد در حکم کسی که نیست او را و لایتی از جانب خدای تعالی ایمان می آور دید به اینکه او را و لایت از جانب الله هست. '

﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آياتِهِ ﴾ يعنى ائمهاى كه خداوند آن را بر رسولش خبر داده است.

رَفيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِـنْ عِـبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلاْقِ (١٥)

۱۵ ـ او دارای درجات رفیع و صاحب عرش است، روح را به فرمانش بر
 هر کدام از بندگانش که بخواهد القاء می کند تا از روز ملاقات بترساند.

﴿ رَفِيعُ الدَّرَ جَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ \* روح القدس مخصوص براى رسول خدا عَيْنِيَّ و أئمه المَيْنِيَّ مى باشد. ٢

﴿لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِ ﴾ يعنى روزى كه اهل آسمان و زمين با هم تلاقى بكنند، و روز تناد روزى است كه اهل آتش اهل بهشت را ندا مى دهند از آن آب و يا چيزى كه خداوند بر شما روزى كرده به ما هم بدهيد ؛ و روز تغابن روزى است كه اهل بهشت اهل جهنم را سرزنش مى كنند ؛ و روز حسرت روزى است كه مرگ را آورده و آن را ذبح مى كنند. \*

يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لا يَخْفَىٰ عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْواحِدِ

بحارالانوار، ج ۲۳، ص ۳۵۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵؛ نـورالثـقلین، ج ۴، ص ۵۱۳؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۹۵

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵

٣. نورالثقلين، ج ٢، ص ٥١٤؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٢٩٤

۴. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۶

الْقَهَٰار (١٦)

۱۶ روزی که همهٔ آنها پدیدار میشوند، و چیزی از آنها بر خداوند پنهان نمی ماند، امروز حکومت از برای کیست؟ برای خداوند یکتای قهار است.

#### چكونكى مُردن اهل آسمان و زمين ﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾

عبید بن زراره گوید از امام صادق این شنیدم که می فرمود: چون خداوند اهل زمین را بمیراند دو برابر مدتی که آنها را خلق نموده درنگ فرماید و پس از آن اهل آسمان دوم را بمیراند باز به اندازهای که اهل دنیا و آسمان دنیا را خلق فرموده درنگ نماید، آنگاه اهل آسمان سوم را بمیراند بهمین ترتیب دو برابر درنگ هر آسمان صبر می کند و اهل آسمان بعدی را قبض می فرماید پس میکائیل را بمیراند و مدتی صبر کند تا جبرائیل را بمیراند باز دو برابر درنگ می نماید سپس عزرائیل را بمیراند آن وقت می فرماید امروز ملک و مملکت از برای کیست؟ خودش جواب خویش را می فرماید از برای خدای قادر و تواناست، پس بفرماید ستمکاران و جبارانی که غیر از من خدایان دیگری را می پرستیدند کجا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها سیس بحشر خلایق امر فرموده و همه را زنده کند.

عبید بن زراره گفت از حضرت پرسیدم: آیا واقع می شود؟ فرمود: آنچه که بوده آیا تو آن را دیده و یا علم به آنها پیدا کردهای؟ عرض کردم: نه!

فرمود: همانطوريكه چيزهائي بوده و هست كه تو نمي داني البته قيامت هم

#### بپا خواهد شد اگر چه تو ندانی. ا

وَأَنَّذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِـلظَّالِمِينَ مِـنُ حَميِمٍ وَلاَ شَفيعِ يُطَاعُ (١٨)

يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَغْيُنِ وَ مَا تُخْفِي الصُّدُورُ (١٩)

وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ هُـوَ السَّميعُ الْبَصِيرُ (٢٠)

أَ وَ لَمْ يَسْبِرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِيَةُ الَّذَبِنَ كَانُوا مِنْ قَـبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدً مِنْهُمْ قُوَّةً وَ آثَاراً فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَ مَاكَانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَاقِ (٢١)

۱۸ ـ و آنها را از روز نزدیک (قیامت) بترسان، از آن هنگام که دلها از شدت و حشت به گلو می رسد و وجودشان را حزن و اندوه در بر می گیرد، و برای ستمکاران هیچ دوستی نیست و نه شفاعت کننده ای که شفاعتش مورد پذیرش واقع شود.

19\_واو چشمهای خیانت نگر و آنچه که در سینه ها پنهان است را می داند.

۲۰ و خداوند به حق داوری می کند، و معبودانی که به غیر از او را میخوانند هیچ داوری نمی توانند بکنند، همانا خداوند شنوا و بیناست.

۲۱ آیا آنها روی زمین سیر نکردند تا عاقبت کسانی که قبل از اینها بوده اند را ببینند، که آنها از اینها قوی تر و آثارشان در روی زمین بیشتر بود، سرانجام خداوند آنها را به خاطر گناهانشان گرفت، و در برابر عذاب الهی مانعی نداشتند.

بحارالانوار، ج ۶، ص ۳۲۶؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۱۷؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۵۱۴

﴿ وَ أَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ ﴾ يعني روز قيامت.

﴿ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَّاجِرِ كَاظِمِينَ \* عَمكين و كرفتار.

﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَ لا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ يعنى دوست شفاعت كنندهاى كه شفاعتش در نزد خداوند مورد قبول باشد براى او نيست.

سپس خداوند از خودش نام برده و فرمود: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَ مَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴿ وَ اللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ ﴾ و او چشمهای خیانت نگر و آنچه که در سینه ها پنهان است را می داند. و خداوند به حق داوری می کند.

سپس فرمود: ﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَتْظُرُواكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً مِنا \_مِنْ وَاقٍ ﴾ كه «واق» به معناى دفاع كننده است. ا

وَ قَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِبِمَانَهُ أَ تَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللّٰهُ وَ قَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَ إِنْ يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَ إِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ اللَّهِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللّٰهَ لا يَمْهَدِي مَنْ هُـوَ مُسْرِفُ كَذَّاتُ (٢٨)

۲۸ ـ و مرد با ایمانی از آل فرعون که ایمانش را پنهان میداشت گفت: آیا مردی را میخواهید بکشید به خاطر اینکه میگوید: پروردگار من خداست، و در صورتی که با دلائلی روشن از جانب پروردگارتان برای شما آمده است؟! اگر او دروغگوست دروغش بر خود اوست، و اگر راستگو باشد بعضی از وعدههای (عذابش) به شما خواهد رسید؛ همانا خداوند اسراف کنندهٔ دروغگو را هدایت نمیکند.

سپس از موسی ذکر کرده که داستانش را نوشتهایم.

﴿ وَ قَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ ﴾ مومن آل فرعون ششصد سال ایمانش را پنهان کرد، و بر اثر جذام انگشتانش افتاده بود و با همان دست قطع شدهٔ خود به مردم اشاره می کرد و می گفت: ﴿ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ ای قوم از من پیروی کنید که شما را به راه راست و صحیح هدایت می کنم. ۲

فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّتَاتِ مَا مَكَرُوا وَ حَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ شُوءُ الْعَذَابِ (۴۵) ۴۵ ـ پس خداوند او را از شنر و مكر (نقشههای) بـد آنـها نگـه داشت، و عذاب سخت بر آل فرعون وارد شـه.

﴿فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّتُاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ يعنى مؤمن آل فرعون.

امام صادق الله فرمود: به خدا سوگند که هر آینه به تحقیق مؤمن آل فرعون را فرعونیان پاره پاره کردند، لکن وقایهٔ (نگه داشتن) خداوند متعال دربارهٔ او این بود که دین او را از مکاید قبطیان نگاه داشت.

النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ عَشِيًّا وَ يَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ (۴٦)

۴۶ هر صبح و شام آتش دوزخ بر آنها عرضه می شود، و روزی که قیامت
 بر پا می شود (خطاب آید:) آل فرعون را به سخت ترین عذاب (جهنم) وارد
 کنید.

۱. غافر، آیهٔ ۳۸

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱

٣. تفسير صافي، ج ع ص ٣٠٨؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٢١

﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ عَشِيًّا ﴾ آن در دنیا قبل از قیامت است، زیرا در قیامت شب و روز به خاطر وجود خورشید و ماه میباشد و در بهشت دائمی روشنائی خورشید و ماهی نیست. ا

مردى به امام صادق الله عرض كرد: درباره ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ چه مىفرمائيد؟

امام التلا فرمودند: مردم دربارهٔ آن چه می گویند؟

گفت: میگویند که این عذاب در آتش دائمی است و آنها در بین آن عـذاب نمیشوند.

امام الله فرمود: پس آنها از سعادتمندان هستند که تا روز قیامت از عذاب خداوند راحت می باشند.

سوال شد: فدايت گردم! پس معناي آيه چيست؟

فرمود: در واقع این (عذاب) در دنیاست، آما دربارهٔ آتش جاودان خداوند می فرماید: ﴿وَ یَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ و روزی که قیامت بر پا می شود (خطاب آید:) آل فرعون را به سخت ترین عذاب (جهنم) وارد کنید. ۲

وَ إِذْ يَتَخَاجُُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاءُ لِلَّذَ بِنَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّاكُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِبِهاً مِنَ النَّارِ (۴۷) قَالَ اللَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّاكُلُّ فِيها إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ (۴۸) وَ قَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَـوْماً مِـنَ

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۱۰

بحار الاتوار، ج ع، ص ۲۸۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۷ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۱۰ ؛ نور الثقلین، ج ۲، ص ۵۲۲

الْعَذَابِ (٤٩)

قَالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتَبِكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَ مَا دُعْـاءُ الْكَافِرِبِنَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ (٥٠)

۴۷ ـ و (بیاد بیاور) هنگامی که در آتش دوزخ با هم مجادله میکنند، پس ضعیفان به مستکبران میگویند: ما (در دنیا) از شما پیروی کردیم آیا شما امروز می توانید سهمی از آتش عذاب ما را بر عهده بگیرید؟

۴۸\_ مستکبران میگویند: همهٔ ما در آتش دوزخ هستیم، همانا خداوند در میان بندگانش داوری کرده است.

۴۹ ـ و کسانی که در آتش جهنم هستند به ماموران دوزخ میگویند: از پروردگارتان بخواهید که یک روز غذاب را از ما بردارد.

00\_(آنها) میگویند: آیا پیامبران شما با دلائلی روشن برای (هدایت) شما نیامدند؟ (دوزخیان) میگویند: پس (خدا را) بخوانید ؛ که دعای کافران جز بر گمراهی آنها نمی افزاید.

خداوند گفتار اهل آتش را نقل کرده و میفرماید: ﴿ وَ إِذْ يَتَخَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَ النَّارِ ﴾ و (بیاد بیاور) هنگامی که در آتش دوزخ با هم مجادله میکنند، پس ضعیفان به مستکبران میگویند: ما (در دنیا) از شما پیروی کردیم آیا شما امروز میتوانید سهمی از آتش عذاب ما را بر عهده بگیرید؟

پس آنها را رد كرده و مى گويند: ﴿ إِنَّا كُلٌّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ \_ تا \_ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلالٍ ﴾ يعنى دعاى كافران در بطلان است. \

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۸

إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَ اللَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ يَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ (۵۱) ۵۱ ـ همانا ما رسولان خود و كسانى كه ايمان آورده اند را در زندگى دنيا و روزى كه گواهان براى شهادت به پا مى خيزند را يارى مى كنيم.

﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَ الَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْسِيَا ﴾ و آن در رجعت است زماني كه رسول خدا تَنَيَّيْنَ وائمه المَنْكَا بر مي كردند. ا

(رصفقات كامتور اعلوم الدى

إِنَّ اللَّذِينَ يُجْادِلُونَ في آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِسُلْطَانِ أَنَاهُمْ إِنْ في صُدُورِهِمْ إِلاَّكِبْرُّ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّميعُ الْبَصِيرُ (٥٦)

۵۶ همانا کسانی که بدون دلیلی دربارهٔ آیاتی که برای آنها آمده مجادله میکنند، در سینه هایشان چیزی جز تکبر و غرور نیست، که به خواسته های خود نیز نمی رسند، پس به خداوند پناه ببر، همانا که او شنوا و بیناست.

﴿ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ ﴾ يعنى بدون حجت و دليلى مخاصمه مىكنند.

﴿ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّكِبْرُ - تا -السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰

۲. بحارالانوار، ج ٤٣، ص ٤٧؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٠؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٣٤

٣. تفسير برهان، ج ٧، ص ٣١؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٣١٠

منصور بن یونس گوید امام صادق الله فرمود: در آتش جهنم آتشهائی است که بعضی از آنها یکدیگر را می خورند و آن آتشها را نیافریده مگر برای متکبرین ستمکار و کسانی که به روز قیامت ایمان ندارند و برای ناصبین و دشمنان ما آل محمد الهیگا .

فرمود: در روز قیامت سبکترین مردمان از نظر عذاب مردی است که بر پای او دو نعلین با بندی از آتش بسته باشند و شعلهٔ آتش و جوشش آن مانند جوشیدن دیگ بر سر آتش از پائین به بالا صعود می کند تا به بینی او می رسد و آن شخص تصور می کند که عذاب و آتشی سخت تر از آن نیست و حال آنکه عذاب او سبکتر و کمتر از دیگران است. ا

وَ قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُـونِي أَسْتَجِبْ لَكُـمْ إِنَّ الَّـذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبْادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ ذَاحِرِينَ (٦٠)

۹-و پروردگار شما فرمود: مرا بخوانید تبا شما را اجابت کنم، همانا
 کسانی که از عبادت من تکبر می ورزند بزودی با ذلت و خواری وارد جهنم

﴿ وَ قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسُتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ ذاخِرِينَ ﴾

ابن عیینه از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: خداوند متعال در روز قیامت بر بندهٔ مومن منت میگذارد و به او میفرماید که نزدیک رحمتش شود، و آن بنده نزدیک رحمت الهی می شود و می شناسد که خداوند چه نعمتی بر او عنایت فرموده است و خداوند به او می فرماید: آیا در فلان روز

۱. بحارالانوار، ج ۸ ص ۲۹۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۱۹

مرا نخواندی و فلان درخواست را از من نداشتی و من دعایت را اجابت نکردم؟ آیا در فلان روز از من نخواستی و من آن را برآورده نکردم؟ آیا در فلان روز از گرفتاری به من پناه نیاوردی و آن را از تو برطرف ننمودم؟ آیا در فلان روز از گرفتاری به من پناه نیاوردی و آن را از تو برطرف ننمودم؟ آیا در فلان روز از من نخواستی که سختی ها را از تو دور نمایم و من سختی هایت را از روی تو برداشتم و بر ناله ات رحم نکردم؟ آیا از من مالی درخواست نکردی که آن را به تو دادم؟ آیا به من خدمت نکردی که من نیز آن را جبران ننمودم؟ آیا از من نخواستی که فلانی را به ازدواج تو در آورم که پاک دامن است و من او را به ازدواج تو در آورم که پاک دامن است و من و را به ازدواج تو در آورم که پاک دامن است و من

پس آن عبد میگوید: ای پروردگار من! بله هر چه که از تو خواستم به من اعطاکردی و من بهشت را از تو درخواست میکنم.

خداوند به او میفرماید: من آن را به تو میدهم آیا راضی میشوی؟ مومن میگوید: ای پروردگار من! بله من از تو راضی هستم آیا شما هم از من راضی هستی؟

خداوند به او می فرماید: بندهٔ من، از اعمال تو راضی بودم و همانا برای تو بهترین جزا و پاداش را پسندیدم و بهترین جزا این است که تو را در بهشت جای دهم و آن قول خداوند است که می فرماید: ﴿ادْعُونِی أَسْتَجِبُ لَكُمْ ... ﴾ . ا

هُـوَ الْـحَيُّ لاَ إِلٰـهَ إِلاَّ هُـوَ فَـادْعُوهُ مُـخْلِصِينَ لَـهُ الدَّيـنَ الْـحَمْدُ لِـلَٰهِ رَبً الْغالَمينَ (٦٥)

9۵-او زنده همیشگی است، نیست خدایی جز او، پس تنها او را بخوانید و دینتان را برای او خالص کنید، که حمد و سپاس برای خداوندی است که

بحارالانوار، ج ٧، ص ٢٨٩ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٣؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٢٥

پروردگار عالمیان است.

﴿ هُوَ الْحَيُّ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* داود بن رفعه روايت كرده كه مردى حضور امام زين العابدين النائج آمده و مسائلى از آن حضرت پرسيد و رفت، بار ديگر شرفياب شد تا سؤالاتى مانند مسائل پيش بنمايد، حضرت النائج فرمودند: در انجيل نوشته شده در پى علمى كه به آن عمل نمى كنيد نرويد و چرا به آنچه مى دانيد عمل نمى كنيد، زيرا اگر عالم به آنچه مى داند عمل نكند خداوند علمش را زياد نمى نمايد و از خدا دور مى شود و سپس فرمود: بر شما باد به عمل كردن به قرآن، زيرا خداوند به مى داند تقدرتش با خشتى از طلا و خشتى از نقره قصرى بنا و خلق فرمود و مى الملط آن را از مشك و خاكش را از زعفران و سنگهايش را از لؤلؤ و درجات ملاط آن را از مشك و خاكش را از زعفران و سنگهايش را از لؤلؤ و درجات نموده و مى فرمايد با رقت و تأتى قرائت كن زيرا چون قارى قرآن داخل بهشت نموده و مى فرمايد با رقت و تأتى قرائت كن زيرا چون قارى قرآن داخل بهشت شود كسى به بلندى رتبه او نمى رسد مگر پيغمبران و صديقين. آ

آن مرد سؤال كرد: زهد چيست؟

فرمود: زهد را ده درجه است و پائین ترین درجهٔ آن رضاست و در یک آیه از قرآن زهد بیان شده و آن این است که می فرماید: ﴿لِکَیْلا تَالُم و آن این است که می فرماید: ﴿لِکَیْلا تَالُم و آن این است که می فرماید: ﴿لِکَیْلا تَالُم و آتاکُم و آتاکه به شما داده شده دل نبسته و خوشحال نشه دد. \*

١. بحار الانوار، ج ٢، ص ٢٨

۲. بحارالانوار، ج ۸، ص ۱۳۳

٣. حديد، أيه ٢٣

۴. بحارالانوار، ج ۶۷، ص ۳۱۱

پس آن مرد گفت: «لاْ إِلْهَ إِلاَّ اللَّهُ»

> الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَ بِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٧٠) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَ الشَّلاَسِلُ لِمُسْحَبُونَ (٧١) فِي الْحَمْدِمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ (٧٢) ثُمَّ قِبِلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٧٣)

مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُّوا عَنَا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْنَا كَذْلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَافِرِينَ (٧۴)

ذَٰلِكُمْ بِمَاكُنَتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَاكُنَتُمْ تَمْرَحُونَ (٧٥) ادْخُلُوا أَبُوْابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَيِئْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ (٧٦) فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ فَامِنَا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ (٧٧)

۷۰ کسانی که کتاب و رسولانی که فرستادیم را تکذیب کردند، به زودی (نتیجهٔ اعمالشان را) می دانند.

۷۱ منگامی که در گردنهای آنها غل و زنجیر بسته و آنها را میکشند.

۱. دعوات راوندی، ص ۱۶۴ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۱۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۴

۷۲\_و در آب جـوشان و مـتعفن (وارد مـیکنند)، سـپس در آتش دوزخ افروخته میشوند.

٧٣ ـ سپس به آنها گفته می شود: كجا رفتند آنچه را كه شریك خداوند قرار داده بو دید،

۷۲ و به غیر از خداوند (آنها را) میپرستیدید؟ (آن مشرکان) میگویند: از نظر ما گمراه (محو و نابود) شدند، بلکه ما از قبل چیزی را (پرستش نمی کردیم) نمی خواندیم. اینچنین خداوند کافران را گمراه می کند.

۷۵\_این عذاب به خاطر آن است که شما در روی زمین به ناحق خوشحالی می کردید، و به غرور و مستی نجود شادمانی مینمودید.

۷۶ از درهای جهنم وارد شویدک در آن همیشگی هستید، پس پ جایگاه بدی است جایگاه متگبران.

۷۷ ـ پس صبر کن، همآنا که وعدهٔ الهی حق است، پس اگر بعضی از وعدههای عذابی که به آنها دادهایم در زمان حیات تو نشانت دهیم، یا (قبل از آن) تو را بمیرانیم، که همهٔ آنها به سوی ما بازگشت میکنند.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله الله الله الله الله و بنا آیه ﴿الله یَن کَدّبُوا بِالْکِتَابِ وَ بِنا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا \_ تا \_ کَذٰلِکَ یُضِلُّ الله الْکُافِرِینَ ﴾ فرمود: به تحقیق خداوند کافران را مشرک نامیده چون قرآن را تکذیب کردند، خداوند پیامبرش را با کتاب و علم تاویل به آن فرستاده است، پس هر کس قرآن یا به آن هم که خداوند به وسیلهٔ رسولش از تاویل کتاب فرستاده را تکذیب کند پس او مشرکِ کافر است. ا

١. بحارالانوار، ج ٣١، ص ٥٧٩؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٣٥

#### هركس بميرد وامامش رانشناسد

﴿ ذَٰلِكُمْ بِمَاكُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَاكُنْتُمْ تَمْرَحُونَ \* يعني فرح و شادي ظاهري.

ضریس کنانی گوید به امام باقر الله عرض کردم: فدایت گردم مسلمانانی که اقرار به نبوت پیغمبر اکرم می افزار نموده و قبل از درک امام مرده و ضمناً گناهکار هم بوده اند چه حالی خواهند داشت زیرا آنها امامی نشناخته و ولایت شما را نداشته اند؟

فرمودند: این قبیل مسلمین را چون در قبر گذارند از آن بیرون نمیکنند پس کسی که عمل صالحی داشته باشد و دشمنیاش را اظهار نکرده باشد بهشتی که خداوند در مغرب زمین آفریده است دری به قبرش می گشایند و تا روز قیامت روحانیت آن بهشت در قبر او خواهد بود و در قیامت او را برای حساب حاضر نموده و حسنات و سيئاتش را ميسنجند آنگاه يا به سوي بهشت مىرود و يا جهنم، و اينها براى امر خداوند تا روز قيامت متوقف خواهند بود و همينطور است حال ضعيفان و ابلهان و اطفال و اولاد مسلمين که پیش از بلوغ بمیرند، اما ناصبین از اهل قبله را چون داخل قبر کنند از جهنمی که خداوند در مشرق زمین آفریده است شکافی و دری به قبر او باز شود و شعله و دودي به قبر او داخل گرديده تا روز قيامت به حسابش رسيدگي شده و با ذلت و خواري وارد جهنم خواهد شد ﴿ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ \* ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَاكُنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ يعني آن امامي كه به غير از امامی که خداوند برای مردم قرار داده بود را به عنوان امام برگزیدید کحاست؟ ۱

١. بحار الاتوار، ج ٤٩، ص ١٥٨؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٧؛ نور الثقلين، ج ٢، ص ٥٣٥

پس از آن پروردگار پیغمبرش را مخاطب قرار داده و میفرماید: ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ فَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ یعنی از عـذاب ﴿أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ یا (قبل از آن) تو را بمیرانیم، که همهٔ آنها به سوی ما باز گشت میکنند. ا

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله فرمود: همانا فرح (هوای نفس)، و مرح (خوش برخوردی فریبناک)، و خیلاء (خود پسند و گردنکش) همه در شرک هستند چون عمل به آنها در روی زمین معصیت است. ۲

وَ يُربِكُمْ آيَاتِهِ فَأَيَّ آيَاتِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ (٨١)

أَ فَلَمْ يَسْبِرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَتُظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّهِ بِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَ أَشَدَّ قُوَّةً وَ آثاراً فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٨٢) ٨١ ـ و او آباتش را به شما نشان مى دهد، پس كدام يك از آبات الهي را منكر مى شويد؟

۸۲\_آیا در روی زمین گردش نکردند تا عاقبت کسانی که قبل از آنها بودهاند را ببینند، که تعدادشان از اینها بیشتر، و نیرومند تر و آثارشان در زمین فراوان بود، امّا آنچه را که به دست می آوردند نتوانست آنها را بی نیاز کند (از آنها حفاظت نماید)؟

﴿ وَ آثَاراً فِي الْأَرْضِ ﴾ يعنى در روى زمين عمارتها داشتند. ﴿ وَ يُرِيكُمْ آيَاتِهِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين و ائمه المِيَّكُ را در هنگام رجعت يبينيد. "

انورالثقلین، ج ۴، ص ۵۳۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸

٢. بحار الانوار، ج ٧٠، ص ٢٣٢؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٨؛ نور الثقلين، ج ٢، ص ٥٣٥

۳. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸

فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَاكُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ (٨٤) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا شُنَّتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ في عِبَادِهِ وَ خَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ (٨٥)

۸۴ ـ پس هنگامی که عذاب ما را دیدند گفتند: به خدای یگانه ایمان آوردیم و به معبودانی که شریک او قرار داده بودیم کافر شدیم.

۸۵ اما هنگامی که عذاب ما را دیدند ایمانشان هیچ نفعی به حال آنها نبخشید،این سنّت خداوند در میان بندگانش حکمفرما بوده، و آنجا کافران زیانکار شدند.

﴿قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ يعنى منكر شديم به آنچه

كه ما بدان مشرك شده بوديم.

﴿ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا يَأْسَنَا سُنَّتَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ﴾ اما هنگامي كه عذاب ما را ديدند ايمانشان هيچ نفعي به حال آنها نمي بخشيد، اين سنت خداوند در ميان بندگانش حكمفرما بوده، و آنجا كافران زيانكار شدند.

# تفسير سورة حم سجده



٤١ - ســورۂ حــم ســجدہ

(فصلت) در مکه نازل شده و

دارای ۵۵ آیه است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْزَبِلُ مِنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ (٢) كِتَابُ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ قُرْ آنِاً عَزَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعُلِمُونَ (٣)

بَشْبِراً وَنَذْبِراً فَأَغْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ (۴)

وَ قَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّهِ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَ فَي آذَانِنا وَقُرْ وَ مِنْ بَيْنِنا وَ بَيْنِكَ

حِجْابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ (۵)

قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَمَا إِلْـهُكُمْ إِلْـةٌ وَاحِـدٌ فَـاسْتَقَيِمُوا إِلَـيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَ وَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ (٦)

واستعفروه و ويل ينمسرِكين (١) الذَّينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٧)

إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ (٨)

قُلْ أَ إِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ في يَوْمَيْنِ وَ تَجْعَلُونَ لَهُ أَنَّذَاداً ذَٰلِكَ رَبُّ الْعَالَمينَ (٩)

ا\_حم.

۲ \_این کتابی است که از جانب خداوند رحمان و رحیم نازل شده است.

۳ - کتابی است که آیاتش هر مطلبی را به تفصیل بیان میکند، قرآنی که به

زبان عربی فصیح است برای گروهی که می دانند (عالم هستند).

۴ که بشارت دهنده و انذار کننده است، اما بیشتر آنها روی گردان شدند
 پس نم شنوند.

۵\_و گفتند: دلهای ما نسبت به آنچه که ما را دعوت میکنی در پرده واقع شده و در گوشهای ما سنگینی است، و میان ما و تو هم حجابی است، پس تو (به دین خود) عمل کن، ما نیز (به آئین خود) عمل میکنیم.

۶\_ بگو: همانا من نیز مانند شما بشری هستم، به من وحی می شود که معبود شما خدای یگانه است، پس به سوی راه مستقیم او بروید، و از او طلب آمرزش کنید، و وای به حال مشرکان.

٧ ـ كساني كه زكات تمي پردازند، آنها نسبت به آخرت كافر هستند.

۸\_کسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند، برای آنها پاداشی دائمی است.

۹ ـ بگو: آیا شما به آن کسی که زمین را در دو روز آفرید کافر میشویا و برای او شریکانی قرار می دهید؟! او پروردگار عالمیان است.

﴿ حم ۞ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ كه آية ﴿ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ۞ مبتدا و جملة ﴿ فُصِّلَتْ آياتُهُ ﴾ خبرش مىباشد، يعنى قرآن را خداوندى كه رحمان و رحيم است فرستاده است.

﴿ فُصِّلَتْ آیاتُهُ ﴾ یعنی بیان کنندهٔ حلال و حرام و احکام و سنتهاست. ﴿ بَشِیراً وَ نَذِیراً ﴾ یعنی به مومنین بشارت میدهد و ظالمین را انذار میکند. ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ ﴾ یعنی بیشترشان از قرآن روی گردانیدند.

﴿ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ وَ قَالُوا قُلُو بُنَا فِي أَكِنَّةٍ ﴾ كه ﴿ اكنه ﴾ به معناي غشاوه يعني قلبهاي ما از شنيدن سخنان حق در پرده است. ﴿ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَ فِي آذَانِنَا وَقُرُ وَ مِنْ بَيْنِنَا وَ بَيْنِکَ حِبِابُ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ يعنى ما را به سوى چيزى دعوت مىكند كه نه آن را مىفهميم و نه عقل ما بدان مىرسد، پس خداوند فرمود: به آنهابكو: ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحِي إِلَى عَنى او را اجابت كنيد. ا

﴿ وَ وَيُلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ كه مراد از مشركين كسانى هستند كه اقرار به اسلام و مسلمانى كرده ولى در عمل شرك ورزيدند و آن مطابق با اين آيه است كه خداوند مى فرمايد: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّٰهِ إِلا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ لا يعنى به وسيلة اعمال، زيرا هنگامى كه به چيزى امر مى شدند به خلاف آنچه خداوند فرموده عمل مى كردند پس خداوند آنها را مشرك ناميد و سپس فرمود: ﴿ اللَّذِينَ عمل مى كردند پس خداوند آنها را مشرك ناميد و سپس فرمود: ﴿ اللَّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كُافِرُونَ ﴾ يعنى كسى كه زكات ندهد او كافر است. ٢

ابان بن تغلب گوید امام صادق ای به من فرمود: ای ابان آیا دیده ای که خداوند عز و جل از مشرکین زکات اموالشان را طلب کند با آنکه ایشان در شرک خود باقی باشند؟ آنجا که می فرماید: ﴿ وَ وَیْلُ لِلْمُشْرِكِینَ \* اللّه فِینَ لایُونُ وَنَ الزّکاةَ وَ هُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كُافِرُونَ ﴾

عرض كردم: فدايت گردم آن چگونه است برايم تفسير فرما؟

فرمود: وای بر حال مشرکان آنهایی که بر امام اول مشرک و بر ائمهٔ دیگر کافر گشتند ؛ ای ابان همانا خداوند بندگان را به سوی ایمان دعوت می کند پس چون به خدا و رسولش ایمان آوردند واجبات بر آنها واجب می شود. <sup>۱</sup>

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۲۵

۲. یوسف، آیهٔ ۱۰۶ ؛ و بیشتر آنهائی که ادعای ایمان به خداوند دارند مشرک هستند.

٣. تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣

۴. بحار الانوار، ج ۹، ص ۲۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۳؛ نور الثقلین، ج ۴، ص ۵۳۸؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۲۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۲۶

سپس خداوند مومنین را ذکر کرده و فرمود: ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَیْرٌ مَمْنُونٍ ﴾ یعنی پاداشی که خداوند بدون منت به آنها میدهد.

سپس خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ای محمد به آنها بگو: ﴿ أَ إِنَّكُمْ لَتَكُفْرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ كه معنی ﴿ يومين ﴾ يعنى دو وقت كه يكي ابتداء خلقت و ديگرى انقضاء آن است.

وَ جَعَلَ فَبِهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَ بَارَكَ فَبِهَا وَ قَدَّرَ فَبِهَا أَقْوَاتَهَا فَي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ (١٠)

۱۰ ـ (خداوند) در روی زمین کوه هایی قرار داد، و برکاتی در آن آفـرید. طعام و ارزاق را به مدت چهار روز مـقدّر فـرمود، کـه بـرای درخـواست کنندگان مساوی بود.

﴿ وَ جَعَلَ فِيهَا رَوْاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَ بَارَكَ فِيهَا وَ قَدَّرَ فِيهَا أَقُوْاتَهَا ﴾ يعني از بين نمي رود و باقي ميماند.

﴿ فِي أَرْبَعَةِ أَيّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ يعنى چهار فصل است كه در آن فصول ارزاق اهل عالم از انسان و حيوان و پرندگان و حشرات چه در خشكىها و زمين و چه در دريا و قعر اقيانوسها بالاخره معاش تمام جنبندگان را فراهم مىسازد و آن چهار فصل بهار و تابستان و پاييز و زمستان است كه خداوند بادها و باران و رعد و برق را در زمستان به زمين مىفرستد تا زمين سيراب گردد و آن فصل سرماست، بعد از آن بهار مىرسد كه فصل معتدل گرم و سرد است و در آن نباتات و درختان به سير طبيعى شروع به رشد و نمو مىنمايد، سپس تابستان مىشود كه فصل گرماست و درختان و ميوهها و

دانهها محكم شده و قوت تمام مردم و حيوانات مىگردند، سپس پائيز فرا مىرسىد كه ميوهها و غلات را از فساد مانع كشته و آنها را پاكيزه مىسازد و اگر تمام دوران سال یکنواخت بود مثلا بهار پیش نمی آمد نباتات از زمین نمی رویید و درختان سبز و بارور و با ثمر نمی شد و میوه و سایر حبوبات و غلات بدست نمى آمد و يا اگر هميشه تابستان بود تمام روييدنى ها مىسوخت و معاش انسان و حيوان مختل مى گرديد و چنانچه همواره پاييز بود، درختان و نباتات نیرو نمی گرفتند و نتیجهٔ مفید عاید نمی شد، لذا خداوند این اوقات چهارگانه و فصول گوناگون را برای تأمین آسایش عموم خلق کرد و قوام و هستى عالميان را بر آن مقرر داشت و اين اوقات را ﴿ سَوْاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ ناميد یعنی بر قرار فرمود برای محتاجان زیرا، هر محتاجی سائل است و در عالم مخلوقاتي وجود داردكه توانائي سؤال ندارند وسؤال نمىكنند اما محتاجند مانند بیشتر حیوانات که برای ادامهٔ زندگی محتاج به قوت میباشند ولی قدرت سؤال ندارند و خداوند روزی و قوت آنها را در این دنیا مهیا و آماده فرموداست. ا

ثُمَّ اسْتَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَ لِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعاً أَوْكَرُها قَالَنَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ (١١)

فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ في يَوْمَيْنِ وَ أَوْحَىٰ في كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَ حِفْظاً ذٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (١٢)

11 ـ سپس به آفرینش آسمان پرداخت که به صورت دودی بـود، پس بـه آسمان و زمین فرمود: از روی رغبت یا از روی کراهت به وجود آیید. آن دو

١. بحارالانوار، ج ٥٤، ص ٤٠

گفتند: ما از روی اطاعت به وجود می آییم.

۱۲ ـپس آسمانها را در مدت دو روز آفرید، و برای هر آسمانی امور آن را وحی نمود، و آسمانی اور آن را وحی نمود، و آسمان دنیا را با چراغهایی زیسنت بخشیدیم، و (از ورود شیاطین) حفظ نمودیم که این از تقدیر خداوند قادر و داناست.

﴿ثُمَّ اسْتَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ يعنى سبس آسمان را خلق كرد.

از ابوالحسن امام رضاع الله از گفتگوی خداوند با موجودی که نه از جن بود و نه از انس سؤال شد.

فرمود: آن آسمانها و زمين بودكه به آنها فرمود: ﴿ النَّيِّيا طَوْعاً أَوْ كَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ \* يعنى آنها و آفريد.

﴿سَبْعَ سَمَاواتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ يعنى در دو وقت كه ابتداء خلقت و انقضاء آن ست.

﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهُا ﴾ يعنى تنقديرات و تندبيرات را بنه آسمانها وحى نمود.

﴿ وَ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ ﴾ يعنى آسمان دنيا را به وسيلة ستاركان زينت داد.

﴿ وَ حِفْظاً ﴾ يعنى آسمانها را از شر شياطين كه آنها را از بين ببرند محفوظ داشت. ا

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنَّذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَ نَمُودَ (١٣) إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدبِهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلاَئِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ (١٤)

نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۳۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۴

۱۳ \_پس اگر اعراض کنند به آنها بگو: من شما را از صاعقهای مانند صاعقهٔ عاد و ثمود ترسانیدم.

1۴\_ هنگامی که رسولان از هر جانب به سوی آنها آمدند (و به آنها گفتند:) جز خداوند را نبرستید ؛ (آنها در جواب) گفتند: اگر پروردگار ما میخواست فرشتگان را نازل می کرد، (چون نفرستاده) پس ما به آنچه که شما به آن فرستاده شده اید کافر هستیم.

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا \_اى محمد \_فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ كه مراد قريش است و آن عطف بر آية ﴿ فَأَعرض أَكْثرهم فَهم لا يسمعون ﴾ مىباشد.

﴿ إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعنى نوح و ابراهيم و موسى و عيسى و عيسى و پيامبران المِيَّا مي ماشد.

﴿ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ ﴾ تو، پس كفتند: ﴿ لَوْ شَاءَ رَبُنَّا لَأَنْزَلَ مَلاَئِكَةً ﴾ يعنى بشرى مثل ما را مبعوث نمى كرد.

﴿ فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ پس ما به آنچه كه شما به آن فرستاده شدهايد كافر هستيم ا

فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ربِحاً صَرْصَراً في أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنَدْبِقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ لَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَىٰ وَ هُمْ لاَ يُنْصَرُونَ (١٦)

۱۶ پس ما بر آنها تند بادی شدید و وحشت انگیز و سرد در روزهایی نحس و شوم بر آنها فرستادیم تا عذاب ذلت و خواری را در دنیا به آنها بچشانیم، در حالی که عذاب آخرت از آن خوار کننده تر است، و آنها یاری

ا. نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۴۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶

نمىشوند.

وَ أَمَّا نَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمىٰ عَلَى الْهُدىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ (١٧)

۱۷ ـ و اما (قوم) ثمود را هدایت کردیم، لکن آنها کوری را بر هدایت ترجیح دادند، پس آنها را صاعقهٔ عذاب خوار کننده به خاطر آنچه که عمل م کردند فراگرفت.

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعُمَىٰ عَلَى الْهُدىٰ ﴾ و خداوند نفرمود ﴿ استحب الله ﴾ چنانچه جبريون خيال مى كنند كه كارهاى ما را خداوند براى ما بوجودمى آورد.

﴿ فَأَخَذَ تُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ يعنى آنچه انجام دادند.

وَ يَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ (١٩)

۱۹ ـ و روزی که دشمنان خدا در آتش جهنم محشور میشوند و در آنجا
 نگهشان میدارند.

﴿ وَ يَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُـوزَعُونَ ﴾ يعنى از هـر كـوشه و

بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۳۵۴؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۴۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۳۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶

### ناحیهای می آیند.

حَتَٰى إِذَا مَا جَاؤُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَ أَبْصَارُهُمْ وَ جُلُودُهُمْ بِـمَا كَـانُوا يَعْمَلُونَ (٢٠)

وَ قَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَ هُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢١)

وَ مَاكُنْتُمْ تَسْتَيَرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَ لاٰ أَبْصَارُكُمْ وَ لاٰ جُلُودُكُمْ وَ لَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لاٰ يَعْلَمُ كَثيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ (٢٢)

وَ ذٰلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٢٣)

۲۰ ـ هنگامی که به آنجا می رسند، گوش و چشمها و پوست بدنهاشان بر آنچه که انجام می دادند گواهی می دهند.

۲۱\_و آنها به پوست های بدرشان می گویند: چرا بر علیه ما شهادت دادید؟ آن اعضاء می گویند: خداوندی که همهٔ موجودات را به سخن گفتن وا می دارد ما را به سخن آورد، و او شما را اولین بار آفرید و به سوی او بازگشت می کنید.

۲۲ ــ و شما که گناهانتان را پنهان می کردید نه به خاطر این بود که گوش و چشمها و پوست بدنهایتان شهادت نمی دهند، و لکن پنداشتید که خداوند بیشتر آنچه که انجام می دهید را نمی داند.

۲۳ ـ و این گمان بدی بود که به پروردگارتان داشتید که باعث هلاکت شما شد و از زیانکاران شدید.

#### شهادت دادن اعضاء بدن در روز قيامت

﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَ أَبْـضَارُهُمْ وَ جُـلُودُهُمْ بِـمَا كَـانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

این آیه دربارهٔ گروهی نازل شده است که در روز قیامت اعمال بدشان بر آنها عرضه می شود و آنها منکر آن شده و می گویند: ما این کارها را انجام نداده ایم، پس ملائکه ای که اعمال آنها را نوشته اند شهادت بر آن می دهند.

امام صادق الله می مرماید: به خداوند می گویند: پروردگارا اینها ملائکه تو هستند که شهادت بر ما می دهند سپس سوگند می خورند که ما این اعمال را انجام نداده ایم که خداوند در این باره می فرماید: ﴿یَوْمَ یَبْعَتُهُمُ اللّٰهُ جَمِیعاً فَیَ عُلِفُونَ لَکُمْ ﴾ و آنها کسانی هستند که حق امیرالمومنین الله فی عُلِفُونَ لَهُ کَما یَحْلِفُونَ لَکُمْ ﴾ و آنها کسانی هستند که حق امیرالمومنین الله را غصب کرده اند که در آن هنگام خداوند بر زبانهای آنها مهر می زند و اعضای بدنشان به سخن در می آید پس گوش بر آنچه از محرمات را شنیده بر آن شهادت می دهد و چشم بر آنچه که خداوند حرام کرده بود و آن نگاه کرده شهادت می دهد و دستها بر آن کارهای حرامی که کرده و پاها به جاهای حرامی که رفته و آلت به کار حرامی که انجام داده شهادت می دهند علین الله الذی انظق کُلَّ شَیْء و هُو خَلَقَکُمْ أُوَّلَ مَرَّ و و إِلَیْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ مَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ ﴾ یعنی از خداوند است.

﴿ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَ لا أَبْصَارُكُمْ وَ لا جُلُودُكُمْ ﴾ منظور از جلود آلت تناسلي و ران آدمي است.

مجادله، آیهٔ ۱۸ ؛ روزی که خداوند همهٔ آنها را بر میانگیزد و آنها برای خداوند نیز سوگند دروغ میخورند همچنانکه برای شما میخوردند.

﴿ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللّٰهَ لا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ ۞ وَ ذَٰلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَلَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ \

عبدالرحمن بن حجاج گوید به امام صادق الله عرض کردم: مردم حدیثی روایت میکنند که در آن ذکر شده تمام مردم باید به سوی آتش جهنم بروند.

فرمود: اینطور که مردم میگویند نیست رسول اکرم این فرمود: آخر مردی را که امر میشود که او را به سوی آتش ببرند به سوی خداوند رو میکند، خداوند امر میفرماید او را برگردانید، و چون برمی گردانند از او میپرسد: برای چه به من متوجه شدی؟

در جواب میگوید: من چنین گمانی به پروردگار خود نداشتم. سؤال میشود تو چه گمانی به پروردگار داشتی؟ جواب میدهد من تصور میکردم که گناهان مرا به عظمت عفو خود بیامرزی و در بهشت منزلم دهی! خداوند به فرشتگان می فرماید: به عزت و جلال و بزرگی و نعمتها و جایگاه خودم سوگند این شخص جز در این لحظه گمان خیر به من نبرده و اگر پیش از این ساعت چنین حسن ظنی به من برده بود امر نمیکردم که او را به آتش ببرند اینک دروغ او را راست فرض کنید و او را به بهشت ببرید، سپس رسول اکرم میگری فرمود: نیست بنده ای که گمان خیر به خدا پیدا کند مگر آنکه بر طبق گمان او با او رفتار کنند چنانچه خداوند در این آیه بیان فرموده است ﴿وَدَٰلِكُمُ طُنّكُمُ الّذِی ظنَنتُمْ بِرَبّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَاصَبْحَتُمْ مِنَ الْخَاسِرِینَ ﴾ و این گمان بدی بود که به پروردگارتان داشتید که باعث هلاکت شما شد و از زیانکاران شدید. آ

بحارالانوار، ج ۷، ص ۳۱۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۳۲؛ نورالشقلین، ج ۲، ص ۵۴۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۸

بحار الانوار، ج ۶۷، ص ۳۸۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۳۴؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۴۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۴۳

فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوى لَهُمْ وَ إِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِنَ (٢۴) ٢۴ ـ پس اگر صبر كنند آتش جهنم جايگاه أنهاست، و اگر عفو و بخشش بخواهند مورد عفو و بخشش قرار نمىگيرند.

﴿ فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوىً لَهُمْ ﴾ يعنى هلاك مىشوند و از رحمت الهي دور مىگردند.

﴿ وَإِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَما هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِينَ ﴾ يعنى اكر طلب رضا و خشنودى كنند هيچ اعتنايي به آن طلبشان نمي شود.

وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيْتُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمْمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِبِنَ (٢٥) في أُمْمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِبِنَ (٢٦) وَ قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُ وا لَا تَسْمَعُوا لِهٰذَا الْقُرْآنِ وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِيُونَ (٢٦) مَا براى آنها همنشيئاني قرار داديم كه از روبرو و از پشت سر رشتيهايشان را در نظرشان جلوه دادند، و وعده الهي بر آنها محقق شد و به سرنوشت امتهايي كه قبل از آنها بودهاند از جن و انس گرفتار شادند. همانا كه آنها از زيان ديدگان بودند.

۲۶ ـ و کافران گفتند:گوش به این قرآن ندهید، و در هنگام شنیدنش هیاهو نمائید شاید که غبله پیدا کنید.

﴿ وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ ﴾ يعنى شياطينى از جن و انس ياوران او خواهند بود. ﴿ فَزَيَّنُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعنى آنچه كه انجام داده بودند آن را شياطين براى آنها زينت دادند.

﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ ﴾ يعنى به آنها گفتند كه عقب شما همه دروغ و باطل است. ﴿ وَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ يعنى عذاب الهي بر آنها محقق شد. ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهٰذَا الْقُرْآنِ وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ يعنى قرآن را به سُخره و مسخره بگیرید. <sup>۱</sup>

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبُّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلاُّنَّا مِنَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدامِنا لِيَكُونا مِنَ الْأَسْفَلينَ (٢٩)

۲۹ ـ و کافران گفتند: پروردگارا، آنهایی که از جن و انس ما را گمراه کردند بر ما نشان بده، که زیر پایمان قرار دهیم، تا از پست ترین مردم باشند.

﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبُّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلاَّنَا مِنَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ \*

امام كاظم المالية مى فرمايد: مراد از جن ابليس است كه در دارالندوه مشرکین را ترغیب بر کشتن پیامبر سی نمود و مردم را با معاصی گمراه كرد و بعداز وفات آن حضرت نيز به نزد فلاني آمد و با او بيعت كرد و مراد از انس هم دومي ميباشد ﴿نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴾ كه زير پایمان قرار دهیم، تا از پست ترین مردم باشند. <sup>۲</sup>

إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُـمَّ اسْتَقَامُوا تَـتَنَزَّلُ عَـلَيْهِمُ الْـمَلاٰنِكَةُ أَلا تَـخَافُوا وَلاَٰتَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ (٣٠)

نَحْنُ أَوْلِيْاؤُكُمْ فِي الْحَيْاةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْآخِرَةِ وَ لَكُمْ فَبِهَا مَا تَشْتَهِي أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدُّعُونَ (٣١)

نُزُلاً مِنْ غَفُورِ رَحيم (٣٢)

۳۰ ـ کسانی که گفتند: پـروردگار مـا خــاای یکــتاست، ســپس اســتقامت

تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۳۴

۲. بحارالانوار، ج ۳۰، ص ۱۵۵

ورزیدند، فرشتگان (در هنگام مرگ) بر آنها نازل میشوند که: نـــترسید و اندوهگین مباشید و شما را بشارت بر بهشتی باد که به آن وعده داده شده بودید.

۳۱ ما در دنیا و آخرت از اولیاء شما هستیم، و برای شما در بهشت هر چه
 که بخواهید آماده است، و در آنجا هر چه که بخواهید به شما داده می شود.
 ۳۲ (که این نعمت های الهی) از سوی خداوند آمرزنده و مهربان است.

### حضور معصومین ﷺ در هنگام مرگ

﴿تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ ﴾ هنگام مرگ.

﴿ أَلا تَخَافُوا وَ لا تَحْزَنُوا وَ أَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ \* نَحْنُ أَوْلِيَا وُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ ما شما را از شر شياطين نگه مىداريم.

﴿ وَ فِي الْآخِرَةِ ﴾ يعنى هنگام مرك.

﴿ وَلَكُّمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنَّفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴾ يعني در بهشت.

﴿نُزُلاً مِنْ غَفُورٍ رَحِيمٍ ﴾ (كه اين نعمتهاي الهي) از سوي خداوند آمرزنده و مهربان است.

وَلاٰتَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَ لاَ السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَ بَيْنَهُ عَداوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيِّ حَميمٌ (٣۴)

وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذَيِنَ صَبَرُوا وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظِّ عَظِيمٍ (٣٥) وَ إِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّميعُ الْعَليِمُ (٣٦) ۳۴ و هرگز نیکی و بدی یکسان نیست، همیشه بدی را با نیکی از بین ببر، یس هنگامی که میان تو و او دشمنی بود (یک دفعه متوجه می شوی که میانتان) دوستی و صمیمیت بر قرار است.

٣٥ ولكن جز صابران كسى به اين مقام نمى رسد، و جز كساني كه صاحب حظ و بهرهٔ بزرگی هستند به آن نایل نمی شوند.

۳۶ و هرگاه از جانب شیطان گرفتار وسوسهای شدی، به خداوند پناه ببر، كه او شنوا داناست.

ابن سنان روايت مىكند كه امام صادق النافي فرمود: كسى از دوستان ما كه دشمنان ما را دشمن داشته باشد نمى ميرد مگر آنك پيغمبر اكرم عَيَانِيُّ و اميرالمؤمنين التيال و امام حسن التيال و امام حسين التيال در بالين و بستر مرگ او حاضر مى شوند و او را بشارت دهند و اگر آن شخص از دوستان ما نباشد او را به وضع بدی خبر می دهند. (کیمات قریر / طوع اسرای

و دليل بر آن فرمايش اميرالمومنين العلاج به حارث همداني است كه فرمود: ای حارث هر کس چه مومن باشد و چه منافق در هنگام مرگ مرا میبیند. ا

سپس خداوند پيامبرش را تاديب نموده و فرمود: ﴿ وَ لا تَسْتَوى الْحَسَنَةُ وَ لِأَالسَّيِّكَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ هر كسى به تو بدى نمود، تو با نيكى كردن جوابش را بده تا در نتیجه، آن کسی که بین تو و او دشمنی است به دوستی مهربان مبدل شود. سبس فرمود: ﴿وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاًّ ذُو حَظِّعَظِيم ﴾ ٢

﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ ﴾ يعنى اكر شيطان بر قلب تو وسوسهاى

بحارالانوار، ج ۶، ص ۱۸۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۲

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۷

کرد.

﴿ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ﴾ كه خطاب به پيامبر عَيَّا الله است ولى معنايش مردم مىباشند.

وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَ رَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْي الْمَوْتِيٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٩)

إِنَّ اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فَي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتَى آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (۴٠)

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَ إِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (٤١)

وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْ آنَا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْ لاَ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ ءَ أَعْجَمِيٍّ وَعَرَبِيٍّ قُلْ هُوَ لِلَّذَيِنَ آمَنُوا هُدَى وَشِفَاءٌ وَالَّذَيِنَ لاَ يُؤْمِنُونَ في آذَانِهِمْ وَقْرٌ وَ هُوَ عَلَيْهِمْ عَمًى أُولٰئِكَ يُنادَوْنَ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ (۴۴)

۳۹\_و از آیات او این است که زمین را خاشع (خشک و بی روح) می بینی.
پس هنگامی که بر آن باران نازل کنیم به حرکت در آمده و رشد و نمو می کند، همانا آن کسی که آن (زمین) را زنده کرد مُردگان را نیز زنده می کند، که او بر هر چیزی قادر است.

۴۰ ــ کسانی که آیات ما را تحریف میکنند بر ما پوشیده نیست، آیا کسی که در آتش دوزخ افکنده شود بهتر است یا آن کسی که روز قیامت با امنیت به محشر وارد می شود؟ هر کاری که می توانید انجام دهید، که او به آنچه که

انجام مىدھىد بىناست.

۴۱ کسانی که به ذکر (قرآن) هنگامی که به سویشان آمد کافر شدند (باز بر
 ما مخفی نمی ماند)، که این کتابی عزیز است.

۴۲ که هرگز باطل از پیش رو و از پشت سر به آن راه نمی یابد. زیرا که از جانب خداوند حکیم و مورد ستایش نازل شده است.

۴۳\_آنچه که دربارهٔ تو میگویند همان است که دربارهٔ رسولان قبل از تو نیز میگفتند، همانا که پروردگارت دارای آمرزش و صاحب عذابی دردنــاک است.

۴۴ و اگر ما قرآن را به زبان عجم می فرستادیم، می گفتند: چرا آیاتش مفصل و روشن نیست؟ (قرآن) عجمی (از پیامبری) عربی؟ بگو:این قرآن برای کسانی که ایمان آورده اند هدایت و شفاست، و اما کسانی که ایمان نمی آورند در گوشهایشان سنگینی است و مانند این است که نابینا هستند و نمی بینند، آنها کسانی هستند که گویی از جایی دور صدا زده می شوند.

خداوند با دهریون احتجاج کرده و فرمود: ﴿ وَ مِنْ آیاتِهِ أَنَّکَ تَرَی الْأَرْضَ خاشِعَةً ﴾ یعنی زمین را خشک و بیزراعت میبینی.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آياتِنا ﴾ يعنى آنهايى كه آيات ما را منكر مىشوند. ﴿لاْ يَخْفَوْنَ عَلَيْنا ﴾ بر ما پوشيده نمى ماند.

سپس خداوند بنابر مجاز استفهام کرده و فرمود: ﴿ أَ فَمَنْ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَاشِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ آيا کسی که در آتش دوزخ افکنده شود بهتر است يا آن کسی که روز قيامت با امنيت به محشر وارد می شود؟ هر کاری که می توانيد انجام دهيد، که او به آنچه که انجام می دهيد بيناست. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ ﴾ يعني كساني كه به قرآن كافر شدند.

سبس فرمود: ﴿وَ لَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْ لَا فُصِّلَتْ آیاتُهُ ءَ أَعْجَمِيًّا وَعَرَبِيُّ ﴾ یعنی اگر این قرآن بر زبان اعجمی نازل می شد می گفتند اگر قرآن عربی نازل می شد ایمان می آوردیم. پس خداوند فرمود: ﴿قُلْ هُوَ لِلَّذِینَ آمَنُوا هُدیً وَ شِفْاءٌ ﴾ یعنی آشکار و روشنگر است.

﴿ وَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ \* يعني كوشهايشان سنكين است.

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله دربارهٔ آيهٔ ذيل فرمود: ﴿إِنَّ الْدِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمُّا جُاءَهُم ﴾ يعنى قرآن آنچنانى كه ﴿لأيَأْتِيهِ الْباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ نه تورات و انجيل و زبور آن را باطل دانسته اند و نه بعد از آن كتابى خواهد آمد كه آن را باطل نمايد.

﴿ لَوْ لَا فَصِّلَتْ آیَاتُهُ ءَ أَعْجَمِيٌّ وَ عَرَبِيُّ ﴾ اگر قرآن بر زبان اعجمی نازل میشد میگفتند ما چگونه آن را یاد بگیریم که زبان ما عربی است و پیامبر قرآن را اعجمی برای ما آورده است پس خداوند دوست داشت که قرآن را به زبان آنها نازل فرماید به تحقیق که خداوند فرمود: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلا اللهِ اللهِ اللهِ مَا هیچ رسولی نفرستادیم مگر به زبان قومش. آ

إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ مَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَرَاتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَ مَا تَحْمِلُ مِنْ أَتَثَىٰ وَلَاٰتَضَعُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ وَ يَوْمَ يُنَادِبِهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي قَالُوا آذَنَّاكَ مَا مِنَّا مِنْ شَهِيدٍ (۴۷)

وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَاكَانُوا يَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ وَ ظَنُّوا مَا لَهُمْ مِنْ مَحيِصٍ (٤٨)

١. ابراهيم، آيه ٢

٢. بحار الانوار، ج ١٧، ص ٢٠٩ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٩

لاْ يَسْأَمُ الْإِنْسْانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَ إِنْ مَسَّهُ الشُّرُّ فَيَؤُسَّ قَنُوطٌ (٤٩)

۴۷ ــ خداوند علم به قیامت دارد، و هیچ صیوهای از غنچهٔ خود بیرون نمی آید، و هیچ مادهای باردار نمی شود و وضع حمل نمی کند، مگر به علم او. و روزی که آنها را ندا می دهد (و می گوید:) کجا هستند شریکانی که برای من می پنداشتید؟ می گویند: (بار الها،) ما عرضه داشتیم که هیچ گواهی نداریم.

۴۸ و همهٔ معبودان باطلی که از قبل میخواندند محو و نابود میشوند،(در آن هنگام) میدانند که هیچ راه فراری ندارند.

۴۹ \_انسان هرگز از نیکی خواستن خسته نمیگردد، و اگر شری به او برسا

مأيوس و نااميد میگردد.

﴿ وَ يَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي ﴾ يعنى آنهايى كه به غير از خداوند را مي رستيدند.

﴿قَالُوا آذَنَّاكَ ﴾ يعني تو را آگاه كرديم.

﴿ مَا مِنَّا مِنْ شَهِيدٍ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ \_ تا \_ وَ ظَنُّوا مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ يعنى دانستند كه براى آنها هيچ راه گريز و پناهگاه و فرارى نيست.

﴿ لَاٰ يَسْأَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ ﴾ يعنى از اينكه براى خودش درخواست خير و نيكي كند هيچ ملول و خسته نمي شود.

﴿ وَ إِنْ مَسَّهُ الشَّرُّ فَيَوُّسُ قَنُوطٌ ﴾ يعنى راحتى از جانب خداوند و فرج و كشايش مأيوس و نااميد مى كردد.

وَ إِذَا أَنَّعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَ نَأْىٰ بِجَانِيهِ وَ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاهِ عَريضِ (۵۱) ۵۱ و هرگاه به انسان نعمتی عطا کنیم روی میگرداند، و با حال غرور (از شکر الهی) دوری می جوید، و هرگاه به شرّ و بلایی مبتلا میگردد همیشه زبان به دعا میگشاید.

﴿ وَ إِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَ نَأَىٰ بِجَانِبِهِ ﴾ يعنى باكبر و غرور راه مىرود و افراد پايينتر از خودش را تحقير مىكند.

> ﴿ وَ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ ﴾ يعنى فقر و مرض و شدت و سختى. ﴿ فَذُو دُعَاءٍ عَرِيضٍ ﴾ يعنى زياد دعا مىكند. ا

سَنُربِهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَ وَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهْدُ (۵۳)

أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهِمْ أَلَّا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحيطٌ (٥٤)

۵۳ به زودی آیات مان را در اطراف جهان و در اندورنشان به آنها نشان می دهیم، تا برای آنها رودگارت کفایت نمی کند که بر هر چیزی گواه باشد؟

۵۴ آگاه باشید که آنها در لقاء پروردگارشان در شک و تردید هستند. آگاه باشید که او به همه چیز احاطه دارد.

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾ پس معنى ﴿ في الآفاق ﴾ كسوف و زلزله و آنچه از آيات در آسمان اتفاق مى افتد ، و معناى ﴿ في أَنفسهم ﴾ اين است كه يك بار گرسنه است و بار ديگر سير مى گردد و يك بار تشنه است و بار ديگر سيراب مى شود، يك بار مريض است و يك بار در صحت و سلامتى، يك بار در آسايش و غناست و يك بار در فقر،

ا. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۰

یک بار راضی است و یک بار خشمگین، یک بار مس ترسد و یک بار نیز در امنیت می باشد پس این از بزرگترین دلیل بر توحید خداوند است. که شاعر می گوید:

و في كل شيء له آية تدل على أنه واحد يعنى: در هر چيزى براى او آيت و نشانهاى است، دلالت مىكندكه او واحد و يكتاست.

سپس بندگانش را با لطف عظمتش ترسانید و فرمود: ﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ای محمد آیا برای پروردگارت کفایت نمیکند که او بر همه چیز شاهد و گواه است؟

سپس فرمود: ﴿ أَلا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ ﴾ يعنى آنها در شك و ترديد هستند. ﴿ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهِمْ أَلا إِنَّهُ ﴾ كنايه از خداوند است.

﴿ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ ﴾ كه خداوند به همه چيز احاطه كامل دارد. ا

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۱



# تفسير سورة شورى



٤٢ – سورهٔ شـوری در مکـه

نازل شـده و دارای ۵۳ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

عسق (٢)

كَذْلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٣)

١\_حم.

ا \_ عسق مرز تحقيقات كان يوز ارعادي سادي

۳\_اینچنین خداوند عزیز و حکیم بر تو و نیز پیامبرانی که قبل از تو بودهاند
 وحی میکند.

﴿حم ۞ عسق﴾ این حروف مقطعه از اسم اعظم خداوند است که رسول خدا ﷺ یا امامﷺ آنها را با هم ترکیب میکند. که هر وقت خداوند را با آن اسم اعظم بخوانند اجابت میکند. ١

﴿ كَذٰلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾

یحیی بن مسیره [ میسره ] خثعمی گوید از اسام باقرط الله شنیدم که فرمود: ﴿حم عسق﴾ عدد سالهای حضرت قائم الله شنیده و قاف کوهی از زمرد سبز است که احاطه بر دنیا دارد و سبزی آسمان انعکاس از سبزی آن

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۵۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۵۷

### کوه است و هر چیزی در ﴿عسق﴾ است. ا

تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَقَطَّرْنَ مِنْ فَـوْقِهِنَّ وَ الْـمَلاَئِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِـحَمْدِ رَبِّـهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَلاَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحبِمُ (۵)

وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِينَاءَ اللَّهُ حَفيظٌ عَلَيْهِمْ وَ مَا أَنَّتَ عَلَيْهِمْ بِوَ كَبِلِ (٦) وَكَذْلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْ آناً عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَ مَنْ حَوْلَهَا وَ تُنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لأرَيْبَ فِهِهِ فَربِقٌ فِي الْجَنَّةِ وَ فَربِقٌ فِي السَّعبِرِ (٧)

۵\_نزدیک است که آسمانها از بالا متلاشی گردند، و فرشتگان به حمد و
 تسبیح پروردگارشان مشغول هستند، و برای اهل زمین طلب مغفرت و
 آمرزش میکنند، آگاه باشید که خداوند آمرزنده و مهربان است.

۶\_و کسانی که غیر خدا را ولی خود گرفتهاند، خداوند نگهبان (صراقب اعمال) آنهاست، و تو وگیل (اعمال) آنها نیستی.

۷ – واین چنین قرآن را بر تو عربی (فصیح) وحیی نمودیم تا (مردمان) امّ القری (شهر مکه) و هر کسی که در اطراف آن است را انذار کنی، و آنها را از آن روزی که همه جمع میشوند (روز قیامت) که هیچشک و تردیدی در آن نیست بترسانی، که گروهی از آنها در بهشت و گروهی در آتش سوزان می باشند.

﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَقَطَّرُنَ مِنْ فَوقِهِنَّ وَ الْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾ يعنى ملائكه از براى مؤمنين از شيعيان خاص توبه مىكنند، كه لفظ آيه عام و معنايش خاص مىباشد. ٢

بحارالانوار، ج ۸۹ ص ۳۷۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۵۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۴
 نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۵۷؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۵۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۵

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْ آناً عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَ مَنْ حَوْلَهَا ﴾ مراد از ﴿ أُمَ القرى ﴾ مكه است بدين خاطر به مكه، ام القرى مى گويند چون اول بقعهاى بود كه خداوند در زمين آفريد كه مى فرمايد: ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلتَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبْارَكا ﴾ أهمانا اول خانهاى براى مردم بنا گذاشته شد همان است كه در سرزمين مكه است كه پربركت مى باشد. أ

ابی الجارود گوید امام باقر علیه نا در تفسیر آیه ذیل فرمود: ﴿ یَــتَفَطَّرُنَ مِــنُ فَوْقِهِنَّ ﴾ یعنی پاره پاره می شوند. ۳

﴿لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرىٰ ﴾ يعنى مكه.

﴿ وَ مَنْ حَوْلَهَا ﴾ يعني ساير زمين. ٢

﴿ وَ تُنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لا رَبْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الْجُنَّةِ وَ فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ و آنها را از آن روزی که همه جمع می شوند (روز قیامت) که هیچ شک و تردیدی در آن نیست بترسانی، که گروهی از آنها در بهشت و گروهی در آتش سوزان می باشند.

## امام حسن ﷺ ويزيدملعون درنز دپادشاه روم

عبد الملک بن هارون از امام صادق النظیز که از پدران گرامی اش روایت می کند که فرمودند: چون به امیرالمومنین النظیز خبر رسید که معاویه با صد هزار سپاهی برای جنگ می آید، فرمود: همراهان او از چه قومی هستند؟ عرض کردند: از اهل شام می باشند.

١. ألعمران، أيه ٩٤

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٥٧؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٥

۳. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۵؛ نورالثقلین، ج ۲، ص ۵۵۷؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۵۴
 ۲. نورالثقلین، ج ۲، ص ۵۵۷

فرمود: نگویید از اهل شام بلکه بگویید از مردمان شوم از نسل مضرند که به زبان داود پیغمبر لعن و نفرین شدند و به غضب خداوند مبتلا و به صورت بوزینه و خنزیر مسخ گردیدند؛ سپس امیرالمؤمنین این نامهای نوشته و برای معاویه ارسال داشتند که چرا بی سبب باعث کشتار جمعی مردم بی گناه می شوی، اگر تو با من سر پیکار داری شخصا به میدان نبرد حاضر شو تا من و تو با یکدیگر به قتال پردازیم چنانچه تو بدست من کشته شوی به جهنم واصل شوی و مردم از شر گمراهی تو رهائی می یابند و اگر من کشته شوم به به به به به شت می روم و از شمشیرهایی که برای رفع مکر و حیله های تو باید به زنم آسوده خواهم شد، من کسی هستم که خداوند نام مرا در تورات و انجیل به مساوات و برادری با رسول اکرم می شد فرموده و من همان شخصی به مساوات و برادری با رسول اکرم می شد فرموده و من همان شخصی رضی الله عن المؤمنین إذ یبای فوری که خداوند در قرآن بیان فرموده: ﴿لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِینَ إِذْ یُبایِعُونَکُ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ با پیغمبر اکرم می شیعت نموده ام.

معاویه چون نامهٔ حضرت را دریافت کرد و قرائت نمود عدهای که پیرامونش بودند گفتند: ای معاویه به خدا قسم علی النالج با تو از در انصاف در آمده است.

معاویه گفت: هرگز راه انصاف نپیموده زیرا من هم مبارز با علی نیستم چونکه خودم از رسول خدا شنیدم که میگفت یا علی! اگر اهل مشرق و مغرب با تو مبارزه کنند از عهدهٔ همگی شخصا بر می آیی و همه را به قتل می رسانی. مردی گفت: پس چه چیز باعث شد که تو با او به مخالفت و ستیز

۱. فتح، آیهٔ ۱۸ ؛ به تحقیق خداوند از مومنین راضی شد هنگامی که در زیر درخت با تو بیعت کردند.

برخاسته ای و با صد هزار مرد به پیکار او می روی زیرا هر کس با علی جنگ و پیکار کند از دین خدا و رسولش خارج و به ضلالت و گمراهی داخل خواهد شد.

معاویه گفت: خدا و رسولش خبر دادهاند که هر که با علی جنگ کند از دین حق بیرون و از طریق هدایت و نجات منحرف و خارج است، به خدا قسم من و پیروانم نمی توانیم این ضلالت را از خود دور کنیم زیرا در علم خدا گذشته است که ما از گمراهان و مضلین باشیم.

حضرت صادق الله فرمود: خبر جنگ معاویه با امیر المؤمنین الله به امپراطور روم رسید و به او گفتند: برای امر خلافت مسلمین بین دو نفر از مدعیان پیکار سختی در گرفته است.

پرسید: این دو نفر از چه محل هستند؟

جواب دادند: یکی از شام و دیگری از کوفه قیام نموده است.

پرسید: هم اکنون زمام امور مسلمین در دست کیست؟ گفتند: بدست علی التا که در کوفه است.

به وزیر خود دستور داد تحقیق و تجسس به عمل آورد تا از مردم شام و عراق کسی در روم ساکن هست یا خبر. بر اثر تحقیق دو نفر تاجر یکی از تجار عراق و دیگری از شام بدست آورده حضور پادشاه آوردند او از هر دو نفر پرسشهایی بعمل آورد و آنها شمه ای از اوصاف امیرالمؤمنین علی این و معاویه را به او گفتند، سپس دستور داد که از خزائن دربار مجسمههایی حاضر نمودند و پس از مشاهده و دقت نظر در آنها پادشاه روم گفت: شامی گمراه و باطل و کوفی هادی و بر حق است؛ آنگاه نامه ای به معاویه نوشت که داناترین فرد خانواده ات را به نزد من بفرست و به علی این نیز نوشت که

برای من مشکلی روی داده خواهش دارم داناترین افراد خانواده و اهلبیت خود را به نزد من بفرست تا مسائلی چند طرح کنم و سخنان و پاسخ او را بشنوم و با مندرجات انجیل تطبیق کرده و حق را تشخیص دهم.

معاویه بزید و علی الله حضرت امام حسن الله را به روم فرستادند بزید چون به دربار امیراطور روم وارد شد دست یادشاه را بوسه داده و سر او را نيز بوسيد، اما همينكه امام حسن اليال داخل محفل پادشاه شد با صدايي رسا و بلند فرمود: خدایی را سیاس و ستایش میکنم که مرا نه بهودی و نه نصرانی و نه مجوس و آفتاب و ماه پرست و نه مشرک و نه گاوپرست نفرموده بلکه مرا به نور هدایت اسلام رهبری کرد و مسلمان و پاک و پاکیزه قرار داد، ستایش و تکریم و عظمت شایستهٔ پروردگار بزرگ و صاحب عرش اعظم است. پس جلوس فرمود بدون آنکه به اطراف خود نظری افکند و سسر مبارک را به زیر انداخت. پادشآه دستور داد امام حسن را به محلی بردند و یزید را در حضور خویش نگاه داشت و دستور داد از خزانه سیصد و سیزده صندوق که محتوی تمثال و تصویر انبیاء و اوصیاء بود حاضر نموده و يكايك أنها را به يزيد ارائه داد و نام صاحب أنها را پرسيد، يزيد هيچ يك از آنها را نشناخت و پاسخ مثبت نداد سپس پرسید ارزاق خلایق چگونه به آنها مىرسد وارواح مؤمنين وكفار بعداز مركدر كجا جمع مىشوند يزيد اظهار بي اطلاعي نمود.

پادشاه حضرت امام حسن الله را خواست و به او گفت: قبل از تو آنچه می خواستم از یزید فرستادهٔ معاویه سؤال کردم تا اینکه بر خودش ثابت شود چیزی نمی داند، تو آنچه او نمی داند را می دانی همانطوری که پدرش آنچه پدرت می داند نمی داند من وقتی که اوصاف پدر تو و پدر او را شنیدم و

با مراجعه به انجیل و آثاری که در دست داشتم دانستم که محمد تَایَّبُونَهُ رسول خدا و پدرت علی و زیر و وصی و جانشین محمد تَایَبُونَهُ است.

حضرت امام حسن الله فرمود: ای پادشاه هر چه می خواهی از من سؤال کن خواه از مندرجات تورات و انجیل و یا آنچه که در قرآن کتاب آسمانی ماست و بخواست خداوند جواب شایسته و کافی بشنوی.

پادشاه شروع به ارائهٔ مجسمه ها و تمثال ها و تصاویر انبیاء و اوصیا نمود اول صورت آدم ابوالبشر و سپس تمثال حوا مادر بشر را ارائه داد. حضرت امام حسن آنها را شناخته و نام هر یک را گفت بعد تصویر شیث پسر آدم و بعد صورت نوح نبی را ارائه داد و حضرت امام حسن این فرمود این صورت شیث است که عمرش یکهزار و چهل سال بود و این تصویر از نوح پیغمبر صاحب کشتی است عمر او دو هزار و چهار صد سال بود و مدت نهصد و پنجاه سال با سمت پیغمبری به ارشاد قوم خود پرداخت.

پادشاه تمثال دیگری را نشان داد فرمود این تصویر خلیل الرحمن حضرت ابراهیم است که سینه اش پهن و پیشانی اش گشاد بود پس صورت دیگری را ارائه نمود که فرمود این تصویر موسی بن عمران است که دویست و چهل سال عمر کرد و فاصلهٔ بین او و حضرت ابراهیم پانصد سال بود پس صورت دیگری را نشان داد که حضرت فرمود این تصویر اسرائیل الله یعقوب است بعد تصاویر اسماعیل و یوسف را آوردند بعد تمثال داود نبی صاحب محراب و شعیب و زکریا و یحیی را آوردند که آن جناب یکی یکی را معرفی فرمود آنگاه صورتی آوردند که حضرت امام حسن ایک فرمود این تصویر عیسی بن مریم روح الله و کلمة الله است که عمرش در دنیا سی و سه سال بود و خداوند بنا به مشیّت ازلی او را به آسمان برد و در آخر زمان به شهر دمشق خداوند بنا به مشیّت ازلی او را به آسمان برد و در آخر زمان به شهر دمشق

فرود آید و دجال را میکشد.

همچنین پادشاه یکایک تمثالها و صورتها را ارائه داده و حضرت امام حسن این نام صاحبان صورتها را به اسم وصبی و وزیر آنها می فرمود پادشاه دستور داد تصاویر دیگری از خزانه آوردند و نشان دادند. حضرت فرمود این صورتها مربوط به انبیاء و اوصیاء و اولیاء نیست و در زبور و تورات و انجیل نامی از ایشان برده نشده و یقینا تصویر سلاطین و پادشاهان گذشته است.

پادشاه گفت: شهادت میدهم که شما خاندان محمد می وارثان علم آن پیغمبر محترم هستید و خداوند علوم اولین و آخرین را به شما اعطا فرموده و شما زبور و تورات و انجیل را از صاحبان آن ادیان بهتر میدانید.

آنگاه پادشاه روم صورت دیگری را خواسته و ارائه نمود چون امام حسن النظام تصویر را دید گریه بر او مستولی گردید و در پاسخ پرسش پادشاه فرمود این شمایل جدم پیغمبر اکرم بیگی است که نیکو منظر و بدیع شمایل و نیکو کلام و فصیح زبان و همواره معطر و خوشبو بود عمر شریفش شصت و سه سال بود و در پیشرفت امر دین خدا از هیچ فداکاری دریغ نکرد و پیوسته امر بمعروف و نهی از منکر می فرمود و چون از این جهان رخت بر بست مالی به جا نگذاشت مگر انگشتری که بر او کلمهٔ طیبه «لااله الا الله محمد رسول الله» نقش شده بود و آن را در دست راست خود می کرد و شمشیر ذوالفقار و جبه و عبائی.

پادشاه گفت: از اخبار و آیات انجیل چنین دریافته ایم که آن بزرگوار املاک خود را در زمان زندگانی به یگانه دختر خود بخشیده است آیا چنین بوده است؟ حضرت امام حسن الله فرمود: بله چنین بوده است.

یاشاه گفت: آیا آن املاک برای شما باقی مانده است؟

فرمود:نه!

پادشاه گفت: بطوری که من می دانم ظاهراً اول فتنه ای که در اسلام و امت جدت حادث گشته همان است که دو نفر به نام ابوبکر و عمر بر پدرت ستم نموده آن املاک را که پیغمبر به شما عطا کرده بود غصب و پدرت را خانه نشین کردند و خلافت امت را هم غاصبانه بدست می گیرند در صورتیکه حق رهبری و پیشوایی امت بعد از جدّت به دست ذریه و اهل بیت او باید داده می شد؟ که قیام کننده به حق و امر کننده به معروف و نهی کننده از منکر از شما خاندان است.

# سوالات پادشاه روم از امام حسن ﷺ

امام صادق الله فرمود: سپس پادشاه از آن حضرت پرسید: آن هفت موجودی که بدون قرار گرفتن در رحم بوجود آمده اند کدامند؟

حضرت فرمود: اول: آدم ؛

دوم: حوا:

سوم: گوسفندی که جبرئیل فدای اسماعیل و نزد حضرت ابراهیم خلیل آورد؛

چهارم: ناقهٔ صالح پيغمبر ؛

پنجم: شيطان ؛

ششم: مار ؛

هفتم: كلاغي است كه خداوند او را فرستادتا نعش كلاغ ديگرى را در زمين

دفن كرد و پسر آدم دربارهٔ دفن برادر مقتول خود از او تعليم گرفت.

آنگاه پادشاه از ارزاق خلایق پرسید.

حضرت الله فرمود: ارزاق خلایق در آسمان چهارم است که باندازه و مقداری که خداوند مقرر و مقدر فرموده نازل و بین افراد بشر تقسیم میشود.

پادشاه پرسید: ارواح مومنین هنگامی که مُردند در کجا جمع میشوند؟ فرمود: ارواح مؤمنین در صخرهٔ بیت المقدس در هر شب جمعه جمع میشوند که آن عرش کوچک خداست که خداوند از آنجا زمین را گسترش داد و ارواح مومنین از آن محل محشور میشوند و پروردگار ما بیت المقدس را به سوی آسمان راست گردانید.

پادشاه سپس از ارواح کافرین پرسید که در کجا جمع هستند؟

حضرت الله فرمود: ولى ارواح كفار دروادى حضرموت كه در پشت شهر يمن متمركز گشته است سپس خداوند آتشى را از جانب مشرق و آتشى را نيز از جانب مغرب با بدترين بو مىفرستد پس مردم از صخرهٔ بيت المقدس محشور مىشوند و مؤمنين از طرف راست صخرهٔ بيت المقدس به سوى بهشت و كفار از جانب چپ بجهنم مىروند و اين است معناى آيه شريفه: ﴿ فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾

چون گفتار پادشاه روم و حضرت امام حسن پایان پذیرفت پادشاه رو به یزید نموده و گفت: آیا فهمیدی که نمیدانی، ولی آنچه را که این شخص گفت نمیداند آنها را مگر پیغمبریا وصی و وزیرش که خداوند او را گرامی فرموده و به خلعت خلافت و وصایت آراسته و به افتخار برادری پیغمبر مفتخر گشته هر کس بر علیه او قیام نماید و دست به جدال و پیکار گشاید دنیا را بر آخرت

ترجیح داده و مغلوب هوای نفس گشته و در دنیا و آخرت مورد غضب خداوند و مستحق کیفر و عذاب است و او از ستمکاران میباشد.

امام صادق النافج فرمود: يزيد ساكت ماند و در كمال شرمندگی از حضور پادشاه خارج شد و پادشاه حضرت امام حسن النافج را گرامی داشت و هدایا و تحفه هایی تقدیمش نموده از حضرتش تقاضا كرد تا دربارهٔ او دعا كند تا داخل دین اسلام گردد زیرا حب دنیا و مقام سلطنت مانع آن است كه رسما و علنا قبول اسلام نماید.

یزید به سوی معاویه برگشت. پادشاه روم نامه ای به معاویه نوشت و در طی آن تشریح کرد که بعد از پیغمبر اسلام هر کس بتواند بر طبق مندرجات و محتویات زبور و تورات حکم نموده و به علوم صحف آسمانی و انجیل و قرآن آگاه باشد حق خلافت و ولایت و پیشوائی هسلمین را دارد و در نامهٔ دیگری که به امیرالمؤمنین نوشت، تصدیق کرده بود که خلافت و ولایت امور مسلمین حق شماست و بعد از پیغمبر اسلام شما خاندان رسالت و وارثان آن پیغمبر خاتم هستید و باید با هر کس که به جنگ تو آید جنگ کنی و ما از آثار پیشینیان خود چنین درک نموده ایم که هر کس در صدد پیکار و ستیزه با تو باشد خداوند او و یارانش را عذاب می فرماید و در جهنم مخلد در آتش مانده و به لعنت پروردگار و فرشتگان و تمام اهل زمین و آسمان تا روز قیامت گرفتار شود. ا

وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِـنْ مُحدَّخِلُ مَنْ يَشَاءُ فــي رَحْــمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيّ وَ لا نَصبرٍ (٨)

١. بحارالانوار، ج ٣٣٠ ص ٢٣٣ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٤٥

۸\_و اگر خداوند میخواست آنها را (تمام مردم را) امّت واحدی قرار می داد، و لکن هر کسی را که میخواهد در رحمت خودش وارد میکند، و برای ستمکاران هیچ ولی و یاوری نیست.

﴿ وَ لَوْ شَاءَ اللّٰهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ اكر خداوند مىخواست كه همه آنها را معصوم قرار دهد همانند ملائكه بدون غرائز شهواني قادر بر آن بودند.

﴿ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيِّ وَ لاَ نَصِيرٍ ﴾ كه براي آنها هيچ ولي و ياوري نيست. ا

وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَ إِلَيْهِ أُنبِبُ (١٠)

أنبِبُ (١٠) فَاطِرُ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجِـاً وَ مِـنَ الْأَنْـعَامِ أَزْوَاجاً يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَ هُوَ السَّميعُ الْبَصِيرُ (١١)

۱۰ و دربارهٔ هر چیزی اختلاف کنید قضاوتش با خداوند است، این است خداوند، پروردگار من، بر او توکل می کنم و به سوی او باز می گردم.
 ۱۱ ـ خداوندی که آفرینندهٔ آسمانها و زمین است، از جنس تان برای شما همسرانی قرار داد، و چهار پایان را نیز جفت آفرید، و به این وسیله شما را زیاد می کند، هیچ چیزی مانند او نیست، که او شنوا و بیناست.

﴿ وَ مَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ يعنى از مذاهب و براى خودتان دينهايى برگزيديد كه حكم همهٔ آنها روز قيامت بر خداونداست.

﴿جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْواجاً ﴾ يعني زنان را آفريد.

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٥٩؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٤٩

﴿ وَ مِنَ الْأَنْعَامِ أَزْواجاً ﴾ يعنى چهارپايان را نر و ماده قرار داد. ﴿ يَذْرَوُّكُمْ فِيهِ ﴾ يعنى نسلى كه از مذكر و مونث مىباشد.

سپس خداوند كسانى را كه خدا را توصيف مىكنند رد كرده و فرمود: \* لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَ هُوَ السَّمِيعُ البُصِيرُ \* هيچ چيزى مانند او نيست، او شنوا و بيناست. \

شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَضَى بِهِ نُوحاً وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَ مُوسَىٰ وَ عَبِسَىٰ أَنْ أَقْبِمُوا الدِّينَ وَ لا تَتَقَرَّقُوا فَبِهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ بَبِجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشْاءُ وَ يَـهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنيبُ (١٣)

وَ مَا تَقَرَّقُوا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْياْ بَيْنَهُمْ وَ لَوْ لاَكَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقُضِيَّ بَيْنَهُمْ وَ إِنَّ اللَّهِنَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفَى شَكِّ مِنْهُ مُرْبِ (١٤)

فَلِذَّلِكَ فَاذَّعُ وَ اسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَ لاْ تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ قُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتَابٍ وَ أُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَ رَبُّكُمْ لَـنَا أَعْمَالُنَا وَ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لاْ حُجَّةَ بَيْتَنَا وَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْتَنَا وَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ (١٥)

وَالَّذَبِنَ ٰ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَغْدِ مَا اسْتُجبِبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ ذَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَديِدٌ (١٦)

اللَّهُ الَّذِي أَنْـزَلَ الْكِـنَابَ بِـالْحَقِّ وَ الْـميزَانَ وَ مُـا يُـدُّريِكَ لَـعَلَّ السَّـاعَةَ قَرِيبٌ (١٧)

۱۳ ــ آئینی را برای شما تشریع نمود که به نوح توصیه کرده بود، و آنچه که بر

ا. تفسیر صافی، ج ع ص ۳۵۶؛ نورالثقلین، ج ۲، ص ۵۵۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۷۱

تو وحی کردیم آن چیزی است که به ابراهیم و صوسی و عیسی توصیه نمودیم که: دین را به پا دارید و در آن پر اکنده نشوید، و بر مشرکین سنگین است آنچه که آنها را به سوی آن می خوانید، خداوند هر کسی را که بخواهد برمی گزیند و هر کسی که به سوی او باز می گردد را هدایت می کند.

۱۴ و متفرق نشدند مگر بعد از آن که علم به سراغشان آمد، (که این تفرقه) به خاطر بغی و ستم بینشان اتفاق افتاد، و اگر کشمه (دستوری) از پروردگارت سبقت نگرفته بود تا وقت معینی در میانشان قضاوت میشد، و کسانی که بعد از آنها وارث کتاب شدند در شک و تردید میباشند.

10 - پس برای همین دعوت کن، و همچنان که مأمور شده ای استقامت بورز، و از هوا و هوس آنها پیروی مکن، و بگو: به هر کتابی که خداوند نازل کرده ایمان آورده ام و مامور شده ام که در میان شما به عدالت حکم کنم، خداوند پروردگار من و پروردگار شماست، (نتیجهٔ) اعمال ما از برای ماست و (نتیجهٔ) اعمال شما نیز از برای شماست، هیچ حجتی میان ما و شما نیست. خداوند همهٔ ما و شما را در یک جا جمع میکند، و بازگشت همه به سوی اوست.

۱۶ ـ و کسانی که دربارهٔ خداوند بعد از ایسمان آوردن احتجاج میکنند. حجتشان نزد پروردگارشان لغو و باطل است، و خشم و غضب بسرای آنهاست، و عذاب سختی دارند.

۱۷ ـ خداوند آن کسی است که کتاب (آسمانی) و میزان را به حق نازل کرد، و تو نمی دانی شاید که ساعت (روز قیامت) نزدیک باشد.

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ﴾ كه خطاب به حضرت محمد عَلَيْلِللهُ است. ﴿ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَ الَّذِي أَرْحَيْنَا إِلَيْكَ \_اى محمد \_وَ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرُاهِيمَ وَمُوسىٰ وَعِيسىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ كه مراد از ﴿اقيموا الدين ﴾ يعنى دين را ياد بگيريد، يعنى توحيد و به پا داشتن نماز و دادن زكات و روزهٔ ماه رمضان و حج خانهٔ خدا و سنتها و احكامى كه در كتابها نوشته شده و اقرار به ولايت اميرالمؤمنين المَيُلِيْ را ياد بگيريد.

﴿ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ يعنى و در آن اختلافي نداشته باشيد.

﴿كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ يعني ازكفتن اين شرايع.

سپس فرمود: ﴿اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يعنى خدا هر كسى را كه بخواهد براى اين دين انتخاب مىكند.

﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ﴾ و آنها ائمه المَيْكِ هستند كه خداوند آنها را برگزيده و انتخاب كرده است.

﴿ وَمَا تَقَرَّقُوا إِلا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ اختلاف اهل نفاق به ولايت و امامت على مرتضى از روى جهل و نادانى نبوده بلكه چون فضيلت آن حضرت را دانستند پس از روى تعجب و حسد انكار آن نمودند و اختيار آراء مختلف و مذاهب باطل كردند.

سپس خ اوند عزوجل فرمود: ﴿وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ \* اگر خداوند آن را از اول مقدر نكرده بود هنگامى كه اختلاف انداختند در بینشان قضاوت كرده و هلاكشان مىفرمود و لكن آن را تا مدت معین و تقدیر شده به تاخیر انداخته است.

﴿ وَ إِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ كنايه اذ كسانى است كه امر رسول خدا تَيَيَّ إِنَّهُ را نقض كردند.

سپس فرمود: ﴿فَلِذَٰلِکَ فَادْعُ﴾ یعنی برای این امور و دینی که ذکرش گذشت و دوستی امیرالمومنین النیالا ﴿وَ اسْتَقِمْ کَمَا أُمِرْتَ ﴾ همچنانکه مامور

شدهای استقامت بورز. ا

سبس فرمود: ﴿كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ يعنى از امر ولايت على النَّالِد .

﴿ اللّٰهُ يَجُتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ كنايه از على الله است ﴿ وَ يَسَهْدِي إِلَيْهِ مَسَنْ يُنِيبُ ﴾ هدايت مى كند كسى كه به سوى او باز گشت نمايد.

سپس فىرمود: ﴿ فَلِذٰلِكَ فَادْعُ وَ اسْتَقِمْ كَمَا أَمِـرْتَ ؛ يعنى بــه ســوى اميرالمؤمنين.

﴿ وَ لا تَتَبِعْ أَهُوٰاءَهُمْ ﴿ يعنى دربارة أن حضرت از هوا و هوسهايتان پيروى نكن و بكو: ﴿ وَ قُلْ آمَنْتُ بِمَا أَتُرَلَ اللّهُ مِنْ كِتَابِ وَ أُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْتُكُمُ اللّهُ رَبّنُا وَ رَبّكُمْ - تا - وَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ به هر كتابى كه خداوند نازل كرده ايمان آوردهام و مامور شدهام كه در ميان شما به عدالت حكم كنم، خداوند پروردگار من و پروردگار شماست، (نتيجة) اعمال ما از براى ماست و (نتيجة) اعمال شما نيز از براى شماست، هيچ حجتى ميان ما و شما نيست. خداوند همة ما و شما را در در يك جا جمع مىكند، و بازگشت همه به سوى اوست. ٢

سپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿الَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ ﴾ يعنى بعد از آنكه خداوند رسول و كتاب براى آنها فرستاد با خداوند احتجاج كرده و احكام خدا را تغيير و تبديل مىدهند و سپس در روز قيامت بر خداوند احتجاج مىكنند

ا. نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۶۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۷۴

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٤٧؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٧٥

كه ﴿فَحُجَّتُهُمُ دَاحِضَةٌ ﴾ يعنى احتجاجشان باطل است ﴿عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ عَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَ لَهُمْ عَذَٰابٌ شَدِيدٌ ﴾ حجتشان نزد خدا لغو و باطل است، و خشم و غضب براى آنهاست، و عذاب سختى دارند.

سپس فرمود: ﴿اللهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ ﴾ مراد از ﴿الميزان ﴾ اميرالمؤمنين الرَّلِ الست و دليل بر آن آية هفت سورة رحمن مى باشد ﴿وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمِيزَانَ ﴾ كه ميزان يعنى امام.

يَسْتَعْجِلُ بِهَاالَّذَبِنَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذَبِنَ امَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَ يَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ أَلاْ إِنَّ الَّذَبِنَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفي ضَلاْلٍ بَعِيدٍ (١٨)

۱۸ کسانی که به قیامت ایمان ندارند دربارهٔ آن عجله میکنند، و کسانی که به آن ایمان دارند از آن می ترسند و می دانند که آن حق است. آگاه باشید کسانی که دربارهٔ روز قیامت در شک و تردید هستند در گمراهی دور و عمیقی گرفتار هستند.

﴿ يَسُتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤُمِنُونَ بِهَا ﴾ كنايه از قيامت است زيرا مشركان به رسول خدا عَلَيْهِ أَلْهُ مَى كفتند اكر راستكو هستى قيامت را براى ما بر پا نما و آن عذابى را كه به ما وعده داده اى بياور پس خداوند فرمود: ﴿ أَلَا إِنَّ اللَّذِينَ يُنارُونَ فِي السَّاعَةِ ﴾ يعنى مخاصمه مى كنند. ا

مَنْ كَانَ يُربِدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ في حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُربِدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصبِ (٢٠)

۲۰ ـ کسی که زراعت آخرت را بخواهد بر کشت او می افزاییم، و کسی که

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٥٥٨؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٧٥

زراعت دنیا را اراده کند بهرهای از آن را به او میدهیم و برای او در آخرت هیچ بهره و نصیبی نیست.

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ ﴾ يعنى ثواب آخرت. ﴿ وَ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾

امام صادق المنظم فرمود: مال و فرزند كشتگاه دنیا هستند و عمل صالح كشتگاه آخرت و به تحقیق خداوند آن دو را برای گروهی نیز با هم قرار داده است. ا

أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ وَ لَوْ لاَكَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢١)

تَرَى الظَّالِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَّبُوا وَ هُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَ عَـمِلُوا الصَّالِخَاتِ في رَوْضَاتِ الْجَثَّاتِ لَهُمْ مَا يَشَّاؤُنَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَمَهُ (٢٢)

ذَٰلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ قُلْ لاَ أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيٰ وَ مَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ شَكُورٌ (٢٣)

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِباً فَإِنْ يَشَا اللَّهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ وَ يَمْحُ اللَّهُ الْباطِلَ وَ يُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَليِمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٢۴)

وَ هُوَ الَّذِي يَـقْبَلُ التَّـوْبَةَ عَـنْ عِـبْادِهِ وَ يَـعْفُوا عَـنِ السَّـيَّنَاتِ وَ يَـعْلَمُ مَـا تَفْعَلُونَ (٢٥)

وَيَسْتَجِيبُ الَّذَبِنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَيَزبِدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ وَالْكَافِرُونَ

١. بحارالانوار، ج ٤٧، ص ٢٢٥ و ج ٤٩، ص ٤٣؛ نورالثقلين، ج ٢. ص ٥٤٩

### لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ (٢٦)

۲۱ \_ آیا برای آنها معبودانی است که برایشان بدون اذن خداوند آنینی درست کردهاند؟ و اگر کلمهٔ فصل (مهلت مشخصی) نبود میان آنها قضاوت می شد، و همانا برای ستمکاران عذاب دردناکی است.

۲۲ ـ (در آن روز) ظالمان را می بینی که به خاطر اعمالی که انجام دادهاند سخت هراسان هستند، ولی (عذاب) آنها را در بر میگیرد، و کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند در باغهای بهشتی هستند، و برای آنها نزد پروردگارشان هر چه که بخواهند مهیّاست، این همان فضل بزرگ

۲۳ \_این همان چیزی است که خاداوند به بندگانی که ایمان آورده و عمل صالح انجام دادهاند بشارت می دهد. بگو: من هیچ اجری به خاطر رسالتم از شما نمی خواهم مگر دوستی خویشاوندانم، و هر کس کار نیکی انجام دهد ما نیز بر نیکیش می افزاییم، همانا که خداوند آمرزنده سپاس گزار است.

۲۴ ـ یا میگویند: او (پیامبر) بر خداوند دروغ بسته است، پس اگر خداوند بخواهد بر قلب تو مهر میزند، و خداوند باطل را محو میکند و حق را به فرمانش ثابت میدارد، همانا او از دورن سینه ها آگاه است.

۲۵\_و او کسی است که توبهٔ بندگانش را میپذیرد، و گناهان را میآمرزد، و هر آنچه که انجام میدهید را میداند.

۲۶\_و دعای کسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند را اجابت میکند، و از فضل خود بر آنها می افزاید، و برای کافران عنداب سخت و شدیدی است.

﴿ وَ لَوْ لا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ مراد از كلمه امام است و دليل بر آن آية ذيل مىباشد: ﴿ وَجَعَلَهُا كَلِمَةً باقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ اليعنى امامت.

﴿ وَ إِنَّ الظُّالِمِينَ ﴾ يعنى آنهايي كه بر اين كلمه (امام) ظلم كردند.

\*لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* براي آنها عذاب دردناكي است.

﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ ﴾ يعنى مىبينى تو كسانى كه برحق آل محمد المَيَّاثُ ظلم كردند.

﴿مُشْفِقِينَ مِمَّاكَسَبُوا﴾ يعنى از آنچه مرتكب شده و انجام دادهاند ترسان هستند.

﴿ وَ هُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ يعنى از آنچه ميترسيدند واقع ميشود.

سپس خداوند كسانى راكه بركلمه (امام) ايمان آوردهاند و از او پيروى كردهاند را ذكر كرده و فرمود: ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ فِي رَوْضاتِ الْجَنَّاتِ \_ تا \_يبَشَّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بشارت خداوند بركسانى كه به اين كلمه ايمان آوردهاند.

﴿ وَ عَمِلُوا الصَّالِحُاتِ ﴾ يعني اين كلمه بدانچه امر نموده عمل ميكنند.

#### آيةمودت

سپس فرمود:ای محمد به آنها بگو: ﴿لا لَّمْنَكُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ يعنی بر نبوت و پيامبری خويش اجری نمی خواهم ﴿إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيٰ ﴾ مگر مودت و دوستی اهل بيتم را.

محمد بن مسلم گوید از امام باقر الله شنیدم که فرمود: منظور از قربی در آیه ﴿قُلْ لا لَمْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ اهل بیت رسول خدایند ﷺ

۱. زخرف، آیهٔ ۲۸

آن گاه می فرماید: انصار (مسلمانان اهل مدینه) نزد رسول خدا عَیْشِی و نته، و عرضه داشتند: ما شما را منزل دادیم و یاری کردیم، اینک مقداری از اموال ما را بگیر، و در رفع گرفتاریهایت مصرف کن، خدای تعالی در پاسخشان این آیه را فرستاد که: ﴿قُلُ لا لَمْنَلُكُم عَلَیْهِ أَجُراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِی ﴾ یعنی مودت و دوستی به اهل بیتم.

و سپس می فرماید: مگر نمی بینی که ممکن است مردی دوستی داشته باشد که در عین دوستیش با وی در دل کینه ای نسبت به اهل بیت او داشته باشد، در نتیجه دل او سلامت نخواهد داشت. خدای تعالی در این آیه خواسته است در دل رسول خدا می پیری علیه امتش نباشد، لا جرم مودت در قربی را بر امت واجب کرد، حال اگر به آن عمل کنند واجبی را انجام داده اند، و اگر ترکش کنند واجبی را ترک کرده اند.

سپس فرمود: انصار از حضور رسول حدا برگشتند در حالی که به یکدیگر می گفتند: ما اموال خود را در اختیار آن جناب گذاشتیم و او نپذیرفت، و دستور داد در دفاع از اهل بیتش با دشمنانشان بجنگیم. و طایفه ای از ایشان گفتند: نه رسول خدا مَنْ فَنْ چیزی نگفت. طایفه ای هم کلام آن جناب را تکذیب نموده و آن را افتراء بر خدا خواندند و خدا تکذیبشان را در جمله ﴿أَمْ یَقُولُونَ افْتَرَیٰ عَلَی الله کَذِبا الله یَخْتِمْ عَلیٰ افْتَرَیٰ عَلَی الله کَذِبا که حکایت کرده، و سپس فرموده: ﴿فَإِنْ یَشَا الله یَخْتِمْ عَلیٰ قَلْبک ﴾ یعنی: بگو اگر من بر خدا افتراء ببندم خدا مهر بر دلم می زند.

﴿ وَ يَمْحُ اللّٰهُ الْبَاطِلَ ﴾ يعنى خدا باطل را هر چه هم صورت حق به جانبى داشته باشد باطل نشان مى دهد، و حق را با كلماتش احقاق و اثبات مى كند. و منظور از ﴿ كلما ته ﴾ ائمه و قائم آل محمد المَقَالِيُّ هستند، ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُور ﴾ همانا خداوند آنچه كه درون سينه هاست آگاه است.

﴿ وَ هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ \_ تا \_ وَ يَزِيدُهُمْ مِنْ فَصْلِهِ \* يعنى كسانى كه گفتند آنچه را كه رسول خدا عَيْنِ فرموده بود.

سپس فرمود: ﴿ وَ الْكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ \* و براى كافران عذاب سخت و شديدي است.

و همچنین فرمود: ﴿قُلُ لا لَمَنكُكُمْ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِیٰ ﴾ اجر نبوت این بود که اهل بیت را اذیت و آزار و حق آنها را غصب نکنید به آنها بییوندید و عهد و پیمان با آنها را نقض نکنید که خداوند فرمود: ﴿وَ الَّـذِینَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللّٰهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ انصار نزد رسول خدا الله الله به أنْ يُوصَلَ ﴾ انصار نزد رسول خدا الله الله به و گفتند: همانا ما شما را یاری کردیم و هر چه از اموال هم میخواهی از ما بردار پس خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿قُلْ لا أَمْنَاكُمْ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِیٰ ؛ یعنی در اهل بیتش

سپس رسول خدا عَلَيْ بعد آر آن فرمود: هر کس اجرت اجیری را نپردازد لعنت خداوند و همهٔ ملائکه و مردم بر او باد، و خداوند در روز قیامت از او هیچ مستحب و واجبی را قبول نمی کند و آن اجر محبت آل محمد است. سپس فرمود: ﴿وَ مَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ﴾ و آن اقرار به امامت آنها و احسان و نیکی و پیوستن به آنهاست.

﴿ نَزِدْ لَهُ فِيها حُسْناً ﴾ يعنى ما نيز بااحسان براو جبران مىكنيم.

وَ لَوْ بَسَطَاللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ وَ لَكِنْ يُنَزُّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ (٢٧)

۱. رعد، آیهٔ ۲۱؛ و آنهایی که پیوندهایی را که خمداونید دستور به برقراری آن داده، پرقرار میداند.

۲۷ ـ و اگر خداوند روزی بندگانش را وسعت بخشد. در زمین طغیان و سرکشی میکند، همانا که به حال بندگانش آگاه و بیناست.

# ﴿ وَ لَوْ بَسَطَاللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ ﴾

امام صادق الني فرمود: اگر خدا رزق را بسط مىداد مردم طغيان مىكردند، و ليكن مردم را محتاج يكديگر كرد تا يكى كارفرماى ديگرى باشد، چون اگر همه را ثروتمند مىكرد بغى و ستم مىكردند، ﴿وَ لَكِنْ يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَا يَشَاءُ ﴾ و ليكن هر چه بخواهد نازل كند به اندازه نازل مىكند، آن مقدارى كه مىداند صلاح به حال ايشان، و به دين و دنياى ايشان است ﴿إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ چون او از حال بندگان خود با خبر و بصير است. ا

وَ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثُ مِنْ بَعْدِ مَا فَنَظُوا وَ يَنْشُرُ رَحْمَتُهُ وَ هُـوَ الْـوَلِيُّ الْحَميدُ (٢٨)

۲۸ ـ و او آن کسی است که باران را پس از مایوس شان می فرستد، و رحمتش را می گستراند، و او ولی و پسندیده است.

﴿ وَ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا ﴾ يعنى مايوس مىشوند ﴿ وَ يَنْشُرُ رَحْمَتَهُ وَ هُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ ﴾

حارث اعور گوید از امیرالمؤمنین النا از ابر سوال شد که کجا میباشد؟ فرمود: بر بالای درختی کثیف در کنار ساحل دریا و خودش را در پناه آن قرار می دهد پس هنگامی که خداوند اراده می فرماید که ابر را بفرستد باد را مامور می کند تا آن را به حرکت در بیاورد و ملائکه را به آن موکل می کند تا

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۸۸؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۷۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۷۰

آن ابر را با برق بزنند پس بالا مىرود.

وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيِبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدَبِكُمْ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثْبِرٍ (٣٠) ٣٠ ـ و هر مصيبتي كه به شما ميرسد به خاطر اعمالي است كمه انجام دادهايد، و (خداوند) بسياري را عفو ميكند.

﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَاكَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾

اصبغ بن نباته از امیر المؤمنین ای گوید: از آن جناب شنیدم که می فرمود: من برایتان حدیثی می گویم که بر هر مسلمانی سزاوار است آن را حفظ کند.

آن گاه رو کرد به ما و فرمود: خدای تعالی هیچ بنده مؤمنی را در این دنیا عقاب نمیکند، مگر آنکه از عقوبتش در آخرت میگذرد، چون خدای تعالی حکیمتر و جوادتر و بزرگوارتر از آن است که در قیامت عقوبت دنیایی کسی را از سر بگیرد.

آن گاه فرمود گاه می شود که خدای عز و جل مؤمن را به بلایی در بدنش و یا مالش و یا فرزندانش و یا خانواده اش مبتلا می کند، آن گاه این آیه را تلاوت فرمود: ﴿وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَاكسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ و سپس با دستش سه بار خاک پاشيد.

على بن رئاب گويد از امام صادق الله دربارهٔ اين آيه ﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ ... ﴾ سوال نمودم چه مى فرمائيد درباره ابتلاءات امير المؤمنين و خاندان رسالت و عصمت و طهارت، آيا آنها هم معصيت و نافرمانى مى نمودند و بر اثر آن به عقوبت و مؤاخذه مبتلا مى شدند؟

فرمود: پیغمبر اکرم عَلَیْ الله مر روز صد مرتبه توبه و استغفار مینمود بدون

داشتن گناهی، همانا خداوند اولیائش را به مصیبتی گرفتار میکند تا بدون هیچ گناهی اجر و ثواب ببرند. ا

امام صادق الله فرمود: هنگامی که حضرت زین العابدین اله به مجلس یزید وارد شد و یزد آن حضرت را دید گفت: ای علی بن الحسین هر مصیبت و رنجی که به شما می رسد نتیجهٔ رفتار و کردار ناشایستهٔ خود شما است!

امام سجاد الله في المنظمة في المنظمة المنظمة المنظم المنظ

امام باقر الله فرمود: هر کس خشمش را بخورد در حالی که توان ابراز خشم خویش را دارد خداوند قلبش را در روز قیامت در امن و ایمان دارد.

و باز فرمود: هر کس در هنگام رغبت و واهمه و خشم مالک نفسش شود

۱. کافی، ج ۲، ص ۴۵۰ ؛ بحار الانوار، ج ۱۸، ص ۱۸۰ ؛ معانی الاخبار، ص ۳۸۳ ، حدید، آیات ۲۲ و ۲۳ ؛ هیچ گزند و آسیبی در زمین (چون زلزله، سیل، توفان و قحطی) و در وجود خودتان (چون بیماری، رنج، تعب و از دست رفتن مال و ثروت) روی نمی دهد مگر پیش از آنکه آن را به وجود آوردیم در کتابی (چون لوح محفوظ) ثبت است، بی تردید این (تقدیر حوادث و فرمان قطعی به پدید آمدنش) بر خدا آسان است. تا (با یقین به اینکه هر گزند و آسیبی و هر عطا و منعی فقط به ارادهٔ خداست و شما را در آن اختیاری نیست) بر آنچه از دست شما رفت، تأسف نخورید، و بر آنچه به شما عطاکرده است، شادمان و دلخوش نشوید، و خدا هیچ گردنکش خودستا را (که به نعمت ها مغرور شده است) دوست ندارد.

٣. بحارالانوار، ج ۴۵، ص ۱۶۸ و ج ۷۸، ص ۱۸۰ ؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۸۰ ؛ تفسیر برهان. ج ۷، ص ۹۱

## خداوند بدنش را بر آتش جهنم حرام میکند. ا

وَ اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَمْرُهُمْ شُورى بَيْنَهُمْ وَ مِـمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣٨)

۳۸ و کسانی که دعوت پروردگارشان را اجابت کردند. و نماز به پا داشتند، و کارهایشان را با مشورت یکدیگر انجام میدهند، و از آنچه که به آنها روزی داده ایم انفاق میکنند.

﴿ وَ الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِم ﴾ پروردگارتان را در اقامهٔ امام اجابت كنيد. ﴿ وَ أَقَامُوا الصَّلاٰةَ وَ أَمْرُهُم شُورِي بَيْنَهُم ﴾ يعنى هر چه امام بدان امر مىكند آن را قبول مىكنند و در امور دينشان به هر چه احتياج دارند با امام مشورت مىكنند همچنانكه خداوند فرمود: ﴿ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾ ٢ و اكر آن را به رسول و پيشوايانش برگردانند.

وَ الَّذَبِنَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ (٣٩) وَ جَزَاءُ سَيَئَةٍ سَيَئَةٌ مِثْلُهُا فَمَنْ عَفَا وَ أَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَـلَى اللّٰهِ إِنَّـهُ لا يُـحِبُّ الظُّالِمينَ (۴۰)

۳۹\_و کسانی که چون ستمی بر آنها می رسد یاری می طلبند.

۴۰ و کیفر بدی، مجازاتی همانند آن است، پس کسی که ببخشد و اصلاح نماید پس اجرش بر خداوند است، همانا که خداوند ستمکاران را دوست نمی دارد.

من لا يحضره الفقيه، ج ۴، ص ۴۰۰؛ بحارالانوار، ج ۶۸، ص ۴۱۷؛ تفسير برهان، ج ۷. ص ۹۲؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۵۸۳؛ تفسير صافي، ج ۶، ص ۳۷۳
 ۲. نساء، أية ۸۳

﴿ وَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ يعنى هنگامى كه بر آنها ستمى مى شود انتقام مى گيرند و اين اجازه بر ستم ديده است كه اختيار دارد اگر خواست انتقام بگيرد و اگر خواست ببخشد و اگر خواست بر آن جزا داده مى شود چنانكه خداوند فرمود: ﴿ وَ جَزْاءُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهُا ﴾ يعنى بيش از حد ستمى كه بر تو وارد شده انتقام مگير؛ سپس فرمود: ﴿ فَمَنْ عَفًا وَ أَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ ﴾ پس كسى كه ببخشد و اصلاح نمايد پس اجرش بر خداوند است. ا

وَ لَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولِيْكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ (٤١)

إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذَبِنَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقّ

أُولٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلَيِمٌ (٤٢)

وَ لَمَنْ صَبَرَ وَ غَفَرَ إِنَّ ذَٰلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ (٤٣)

وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ وَلَيِّ مِنْ بَعْدِهِ وَ تَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٍ مِنْ سَببِلِ ۚ (۴۴)

وَ تَزَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعبِنَ مِنَ الذَّلَ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفٍ خَفِيّ وَ قَالَ الَّذَبِنَ آمَنُوا إِنَّ الْخَاسِربِنَ الَّذَبِنَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَ أَهْلِبِهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَلا إِنَّ الظَّالِمينَ في عَذَابِ مُقيم (۴۵)

وَ مَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيَاءَ يُنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلِ (٤٦)

۴۱ ـ و کسی که بعد از مظلوم واقع شدن کمک بطلبد، هیچ گناهی بـر او نست.

۴۲\_ هماناگناه برای کسانی است که بر مردم ستم میکنند. و در روی زمین

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۷۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۹۲

به ناحق ستم روا می دارند، برای اینها عذاب در دناکی است.

۴۳ و کسی که صبر کند و ببخشد، همانااین تصمیمی بجاست.

۴۴ و کسی را که خداوند گمراه کند بعد از خداوند وئی و یاوری برای او نیست، و ستمکاران را میبیند میگویند: آیا راهی برای بازگشت (به دنیا) هست؟

۴۵ ـ و آنها را میبینی که بر آتش جهنم عرضه میشوند و از روی ذلت و خواری خاشع هستند و زیر چشمی (بر آتش دوزخ) نگاه میکنند: و کسانی که ایمان آورده اند میگویند: زیانکاران کسانی هستند که روز قیامت خود و خانواده شان را در علیاب انداخته اند، آگاه باشید همانا ستمکاران در علیاب همیشگی گرفتار هستنا،

۴۶ و آنها به غیر از خداوند یاوری ندارند که یاریشان نماید، و کسی را که خداوند گمراه نماید هیچ راه نجاتی برای او نمی باشد.

﴿ وَ تَرَى الظَّالِمِينَ ﴾ ستمكاران را مىبينى كه برحق آل محمد المَيْلَا ستم كردهاند.

﴿ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٍّ مِنْ سَبِيلٍ ﴿ يعنى آيا راهى براى بركشت به سوى دنيا هست.

﴿ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ يعنى حضرت قائم زمانى كه قيام كند از بنى اميه و از دروغگويان و ناصبين و ياران آنها انتقام مى گيرد و آن قول خداوند است كه مى فرمايد: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَ يَبْغُونَ فِي

١. تاويل الآيات الظاهره، ص ٥٣٤

الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَٰابٌ أَلِيمٌ ﴾ همانا گناه برای کسانی است که بر مردم ستم میکنند، و در روی زمین به ناحق ستم روا میدارند، برای اینها عذاب دردناکی است. ا

﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ ﴾ آيا ستم كنندگان در حق آل محمد را مىبينى.

﴿ لَمُّا رَأُوا الْعَذَابَ ﴾ يعنى هنگامى كه على الله كه باعث عـذاب آنـهاست چون در دنيا از او پيروى نكردند مى باشد.

﴿ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٍّ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ يعنى آيا راهى وجود دارد كه ما على الله الله والمالية المالية ا را دوست بداريم.

﴿ وَ تَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ ﴾ يعنى براى حضرت على النَّا إلا از

جهت ذلت و خواری فروتن باشند

﴿يَنْظُرُونَ ﴾ يعني به على النِّالْ نكاه ميكنند.

﴿مِنْ طَرْفٍ خَفِيٍّ وَ قَالَ الَّذِينَ آمَّنُوا ﴾ يعنى آل محمد و شيعيان آنها.

﴿ إِنَّ الْخَاسِرِينَ أَلَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَ أَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلاَ إِنَّ الظَّالِمِينَ \* يعنى ستم كنندگان به حق آل محمد.

﴿ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ ﴾ به خدا سوگند يعنى ناصبين آنهايى كه دشمنى با على النَّلِهِ و ذريَّة آن حضرت را بر پا نمودند و دروغگويان در عذاب دائمى و جاودان هستند.

﴿ مَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِنَاءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ و آنها به غير از خداوند ياورى ندارند كه ياريشان نمايند، و كسى را كه خداوند گمراه نمايد هيچ راه نجاتى براى او نمى باشد. ٢

١. بحارالانوار، ج ٥١، ص ۴٨

۲. تغسیر صافی، ج ۶، ص ۳۷۶؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۸۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۹۴

لِلَّهِ مُلْكُ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثَاً وَ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ (۴۹)

أَوْ يُزَوَّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَ إِنَاثاً وَ يَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقْبِماً إِنَّهُ عَلَيْمٌ قَدَيْرٌ (۵۰) ۴۹ ـ مالكيت آسمانها و زمين از براى خداوند است، هر چه را بخواهــــد مىآفريند، به هر كس كه بخواهد فرزند دختر مىبخشد و به هر كس كــه بخواهد فرزند بسر عطا مىكند.

۵۰ یا (اگر بخواهد) دختر و پسر را (دو قلو) برای آنها قرار میدهد، و هر کسی راکه بخواهد عقیم میکند، همانا او دانا و قادر است.

ابى الجارود گويد كه امام باقر الله عليه دربارهٔ آيهٔ ديل فرمود: ﴿يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاتًا ﴾ يعنى به هر كس بخواهد دختر مى دهد بدون بسر ﴿وَ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴾ يعنى به هر كس بخواهد پسر مى دهد بدون دختر ﴿أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذَكُرُ اناً وَ إِنَاتًا ﴾ يا هر دو را اعم أز پسر و دختر به يك زوج عنايت مى دهند.

﴿لِلّٰهِ مُلْکُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ \_تا \_وَ يَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً \* محمد بن سعيد گويد يحيى بن أكثم از موسى بن محمد دربارهٔ مسائلى سوال كرد و گفت: دربارهٔ آيهٔ ﴿أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكُرْاناً وَ إِنَّاثاً ﴾ بكو كه آيا خداوند پسران را به بندگان تزويج مىكند و حال اينكه قوم لوط را به خاطر همين عملشان عذاب و هلاك نمود؟

پس موسی از برادرش أبا الحسن العسكری الله سوال كرد و آن حضرت جواب داد: اما آیه ﴿ أَوْ یُزَوِّجُهُمْ ذُكُرُاناً وَ إِنَاثاً ﴾ این است كه خداوند تبارك و تعالى برای پسران مطیع، زنانی از حور العین را به ازدواج آنها در می آورد و برای زنان مطیع خودش نیز مردان مومن را به ازدواج آنها در می آورد و معاذالله كه خدای تعالی خواسته باشد آنچه را كه تو تلبیس كردهای بر نفس

خود از جهت طلب رخصت از ارتكاب اين نوع حرامى، پس اين آيه را خواندند كه ﴿مَنْ يَفْعَلْ ذُلِكَ يَلْقَ أَثَاماً يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ يَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً \* الرَّر توبه نكند. ا

وَ مَاكَانَ لِيَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحْيَا أَوْ مِنْ وَزاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيِّ حَكِيمٌ (٥١)

وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَاكُنْتَ تَـذْرِي مَـا الْكِـتَٰابُ وَلاَ الْإِبِمَانُ وَلكَابُ الْإِبِمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَ إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ الْإِبِمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَ إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ

صِزاطٍ مُشتَقبِمِ (۵۲)

صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَنصِيرُ الْأَدُدُ أَن (٥٣)

الا موز (۵۳) هیچ بشری سزاوار نیست که خداوند با او سخن بگوید مگر از مریق وحی یا از پشت پردهای یا اینکه رسولی میفرستد و آنچه را که میخواهد به اذنش بر او وحی میکند، همانا او بلند مرتبه و حکیم است. ۵۲ و اینچنین به تو نیز روحی را به فرمان خود وحی کردیم، پیش از این نمی دانستی که کتاب و ایمان چیست، و لکن آن را نوری قرار دادیم و هر کسی از بندگانمان را که بخواهیم به وسیلهٔ آن هدایت میکنیم، و همانا تو به سوی صراط مستقیم هدایت میکنی،

۵۳\_راه خداوندی که آنچه در آسمانها و زمین است از برای اوست، آگاه باشید که بازگشت تمام کارها به سوی خداوند است.

مستدرک الوسائل، ج ۱۴، ص ۳۴۷؛ بحارالانوار، ج ۷۶، ص ۶۶ و ج ۱۰۱، ص ۱۳۵؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۸۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۹۵

﴿ وَ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلا وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ وحى مستقيم و مشافهة است و وحى الهام؛ و وحى الهام آن است كه در قلب واقع مى شود يا از پشت پرده و حجابى است همچنانكه خداوند با پيامبرش محمد عَنَيْ و نيز با موسى الله از آتش سخن گفت ﴿ أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ و وحى مشافهة يعنى به سوى مردم. ا

سپس به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿وَ كَذٰلِكَ أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَ لاَ الْإِیمَانُ ﴾ روح القدسی، که امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿ وَ یَسْئَلُونَکَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ آ فرمود: روح القدس ملکی بزرگتر از جبرئیل و میکائیل است که ما رسول خدا ﷺ بوده و با ائمه الله نیز هست.

سپس كنايه از اميرالمؤمنين الله آورده و فرمود: ﴿ وَ لَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهُدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ و دليل بر اينكه مراد از نور حضرت اميرالمؤمنين الله مى باشد آية ﴿ وَ اتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ .... ﴿ أَمَى باشد. ابوحمزه از امام باقر الله و درباره قول خداوند به پيامبرش عَيَّالَهُ ﴿ مَا كُنْتَ لَوَحمزه از امام باقر الله مان و لكن جَعَلْنَاهُ نُوراً ﴾ فرمود: يعنى على الله كه حضرت على الله همان نور است.

﴿ نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنًا ﴾ يعنى حضرت على النَّه كه مخلوقات به وسيلة آن حضرت هدايت مي يابند و خداوند به پيامبرش مَيْمَا الله فرمود: ﴿ وَ

آ. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۷۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۰۰؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۸۷
 ۲. اسراء، آیهٔ ۸۵؛ دربارهٔ روح از تو سؤال میکنند، بگو: روح از امر پروردگارم است.

۳. بحار الانوار، ج ۱۸، ص ۲۵۴ و ج ۲۵، ص ۴۷؛ تاویل آلایات الظاهره، ص ۵۵۰
 ۴. اعراف، آیهٔ ۱۵۷؛ از نوری که با او نازل شده پیروی کنید.

إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* يعنى بدرستى كه تو امر به ولايت على الله كرده و مردم را دعوت به سوى آن مىكنى، كه على الله همان صراط مستقيم است.

﴿صِرْاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ ﴾ يعنى خداوند على الله الله الذي آنچه در آسمانها و زمين است قرار داده است و آن حضرت را امين بر آنها نموده است.

﴿ أَلاْ إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ آگاه باشيد كه بازگشت تمام كارها به سـوى خداوند است. ١

﴿ وَ إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يعنى هميشه به سوى امامت دعوت بكن. سپس فرمود: ﴿ صِرَاطِ اللَّهِ ﴾ يعنى حجت خداوندى كه آنچه در آسمانها و زمين است براى اوست. ﴿ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ آگاه باشيد كه بازگشت تمام كارها به سوى خداوند است.

صلت بن حره گوید با زید بن علی الی نشسته بودم که آیه ﴿ وَ إِنَّکَ لَتَهْدِي اللّٰ صِرْاطٍ مُسْتَقِیمٍ ﴾ را تلاوت کرده و گفت: به خدای کعبه سوگند مردم به سوی علی الی هدایت یافتند، هر کس که گمراه شد که شد و هر کس که هدایت یافت که یافت. ۲

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۸۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۰۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۹۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۲۵، ص ۳۶۹؛ تفسیر فرات کوفی، ص ۴۰۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۰۳



# تفسير سورة زخرف



٤٣ - سورهٔ زخرف در مکه

نازل شده و دارای ۸۹ آیـه

است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

وَ الْكِتَابِ الْمُبينِ (٢)

١ \_ حم .

٢\_سوگند به كتاب مين. ﴿حم ، وَالْكِتَابِ الْمُبِينَ ﴾ كه ﴿حم ، حرفي از اسم اعظم الهي است.

﴿ وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ يعنى قرآن وأضح و روشن است.

وَ إِنَّهُ فَي أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيِّ حَكْبِمٌ (۴) أَ فَنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذَّكْرَ صَفْحاً أَنْ كُنْتُمْ قَوْماً مُسْرِفِينَ (۵) ۴\_و همانا آن در امالكتاب نزد ما بلندپايه و محكم است.

۵\_آیااین ذکر را از شما بگیریم چون قومی اسرافکار هستید؟

﴿ وَ إِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ \* يعنى اميرالمومنين النَّا در سورة حمد در آية ﴿ اهْدِنَا الصِّرٰ اطَالْمُسْتَقِيمَ \* نوشته شده است كه امام صادق النَّا مى فرمايد: ﴿ اهْدِنَا الصِّرٰ اطَالْمُسْتَقِيمَ \* همان اميرالمومنين النَّا السّراط المُسْتَقِيمَ \* همان اميرالمومنين النَّا است. ا

١. نورالثقلين، ج ٢. ص ٥٩١؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٠۶

﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذِّكْرَ صَفْحاً ﴾ كه استفهام است يعنى شما را بيهوده دعوت مىكنيم و آيا شما را بدون هيچ پيامبرى يا امامى و يا حجتى رها كنيم.

> وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيَ فِي الْأَوَّلِبِنَ (٦) وَ مَا يَأْتَبِهِمْ مِنْ نَبِيَ إِلاَّكَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُنَ (٣) فَأَهْلَكُنْنا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشاً وَ مَضَىٰ مَثَلُ الْأَوَّلِينَ (٨)

عـ و چه بسیار پیامبرانی که در میان گذشتگان فرستادیم.

۷\_و هیچ پیامبری برای آنها نمی آمد مگر آنکه او را مسخره می کردند.
 ۸\_پس ما کسانی را که قوی تر از آنها بودند را هلاک کردیم، که داستان پیشینان گذشت.

﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأُوَّلِينَ وَ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِيٍّ \_ تا \_أَشَدَّ مِنْهُمْ \* يعنى از قريش.

﴿ بَطْشاً وَ مَضىٰ مَثَلُ الْأُوّلِينَ ﴾ نيرومندتر از آنها بودند كه داستان پيشينيان گذشت.

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً وَ جَعَلَ لَكُمْ فَيِهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهْنَدُونَ (١٠) وَ الَّــذِي نَــزَّلَ مِــنَ السَّـمَاءِ مُـاءً بِـقَدَرٍ فَـأَنْشَرْنَا بِـهِ بَـلْدَةً مَـيْتاً كَـذَلِكَ تُخْرَجُونَ (١١)

۱۰ همان خدایی که زمین را برای شما محل آرامش قرار داد، و برای شما
 در آن راههایی قرار داد، شاید که هدایت شوید.

۱۱ و همان خدایی که از آسمان آبی را به اندازه نازل کرد، پس به وسیلهٔ آن
 زمین مُرده را زنده گردانیدیم. همین گونه نیز (از قبرها) بیرون آورده

ىىشويد.

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً ﴾ كه مراد از ﴿ مهد ﴾ مستقر است.

﴿وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً ﴾ يعني طرق، رادهائي است.

﴿لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ يعني شايد كه هدايت يابيد.

سپس بر دهریون احتجاج کرده و فرمود: ﴿ وَ الَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنْشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذٰلِكَ تُحُرّجُونَ ﴾ و همان خدایی که از آسمان آبی را به اندازه نازل کرد، پس به وسیلهٔ آن زمین مُرده را زنده گردانیدیم. همین گونه (از قبرها) بیرون آورده میشوید.

وَ الَّــٰذِي خَـلَقَ الْأَزْوَاجَ كُـلَّهَا وَ جَعَلَ لَكُـمْ مِـنَ الْـفُلْكِ وَ الْأَنْـغَامِ مُــا تَرْكَبُونَ (١٢)

لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِهِ ثُمُّمَ ثَنَا كُرُوا يَعْمُهُ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَ تَـغُولُوا شَيْخَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَ مَاكُنَّا لَهُ مُقْرِنينَ (١٣)

۱۲ همان خدایی که همهٔ موجودات را زوج آفرید، و برای شما از کشتیها
 و چهارپایان مرکبهایی قرار داد که بر آنها سوار میشوید.

17\_ تا بر پشت آنها سوار شوید، سپس هنگامی که بر آنها سوار شدید (و آرام گرفتید) نعمت پروردگارتان را متذکر شوید و بگویید: پاک و منزه است خدایی که اینها را مسخر ما ساخت، و گرنه ما قادر بر مسخر کردن آنها

﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَ الْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ اين آيه عطف بر آية ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَ مَنَافِعُ وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ \ مىباشد.

اینه ۵؛ و چهارپایان را که برای شما در آنها (وسیلهٔ) گرمی و سودهاست آفرید. و از

﴿لِتَسْتَوُواعَلَىٰ ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوانِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَ تَقُولُواسُبْخانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَ مَاكُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾

اصبغ بن نباته گوید: رکاب مرکب امیرالمؤمنین الله را گرفتم تا آن حضرت سوار شود، در هنگام سوار شدن سرش را بلند کرده و تبسمی نمودند. به آن حضرت عرض کردم: ای امیرالمومنین دیدم که سرتان را بلند نموده و تبسم نمودید؟

فرمودند: بله! ای اصبغ من نیز روزی رکاب مرکب رسول خدا را گرفته بودم همانطور که شما گرفتید که آن حضرت سرش را بلند کرده و تبسمی نمودند، از علت تبسم آن بزرگوار سوال کردم همچنانکه شما سوال کردید، که آنچه پیامبر به من فرمودند الآن به شما خواهم گفت، روزی مرکب آن حضرت را نگه داشته بودم تا سوار شود که هنگام سوار شدن سرش را به سوی آسمان بلند کرده و تبسمی نمود.

عرض کردم: ای رسول خدا عَلَیْنَ برای چه سرت را به سوی آسمان بلند کرده و تبسم نمودید؟

فرمودند: اى على! هر كس هنگام سوار شدن بر مركب آية الكرسى را بخواند و بعد از آن بگويد: «أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم و أتوب إليه اللهم اغفر لي ذنوبي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت» خداوند كريم مىفرمايد: اى ملائكة من بندة من مىداند كه غير از من كسى گناهان را نمى آمرزد، شاهد باشيد كه من گناهان او را آمرزيدم. ا

<sup>(</sup>محصولات لبنی و گوشتی)شان میخورید.

من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٢٧٢؛ امالي شيخ صدوق، ص ٥٠٧؛ الامان، ص ١٠٨؛ محاسن برقي، ج ٢، ص ٣٥٢؛ مكارم الاخلاق. ص ٢۴٨؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٩٩٤؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١١٠

# آیه ای برای سوار شدن برچهارپایان وکشتی ها دربیابان و دریا ﴿ سُبْحَانَ الَّذِی سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَ مَاكُنُّا لَهُ مُقُرِنِينَ ﴾

علی بن اسباط گوید: کالایی را برای فروش به مدینه بردم که کسی آنها را نخرید و کُلاً رو دست من ماند، به مدینه آمده نزد امام رضاطی رفته و عرض کردم: فدایت گردم کالایی را برای فروش به مکه بردم که کسی آنها را نخرید، حال قصد مصر را کرده ام آیا از مسیر دریا بروم یا از مسیر خشکی؟

فرمود: مصر مرگبار است، چشمها در آن اشک ریزان و عمرها کوتاه است، رسول خدا می فرمود: سرهایتان را با گل مصر نشوئید و از کوزههای آن آب ننوشید چون که آن ذلت می آورد و غیرت را از بین می برد، سپس فرمود: برای تو زیانی ندارد اینکه به مسجد رسول خدا می بروی و دو رکعت نماز بخوانی و صد و یک بار از خداوند طلب خیر کنی و چون تصمیم بر حرکت گرفتی و خواستی سوار کشتی و یا مرکبت شوی، بگو: ﴿سُبُخانَ بر حرکت گرفتی و خواستی سوار کشتی و یا مرکبت شوی، بگو: ﴿سُبُخانَ الَّذِی سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَ مَا کُنَّا لَهُ مُقُرِنِینَ وَ إِنَّا إِلَیٰ رَبِنَالَمُنْقَلِبُونَ ﴾ هر کس سوار مرکبی شود و این دعا را بخواند و از پشت آن مرکب بیفتد هیچ آسیبی به او مرکبی شود و این دعا را بخواند و از پشت آن مرکب بیفتد هیچ آسیبی به او نمی رسد.

و اگر سوار کشتی شدی در هنگام سوار شدن بگو: ﴿بِسُمِ اللهِ مَجُرٰاهٰا وَ مُرْسٰاهٰا ﴾ ، هنگامی که دریا طوفانی شد و امواج زد، به سمت چپ کشتی رفته و با دستت به موج اشاره کرده و بگو: «اسکن بسکینة الله و قر بقرار الله و لاحول و لا قوة إلا بالله».

علی بن اسباط گوید سوار بر کشتی شدم چون دریا موّاج شد آنچه را که حضرت الله فرموده بود را گفتم صوج آرام گرفت و هیچ گرفتاری به ما نرسید.

عرض كردم: فدايت گردم! سكينه چيست؟

فرمود: بادی از بهشت است که صورتی طیب مانند صورت انسان دارد که با پیامبران بوده و با مومنین نیز می باشد. ا

وَ جَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ مُبَيِنٌ (١٥) أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصْفَاكُمْ بِالْبَتِينَ (١٦) وَ إِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِـللَّحْمَٰنِ مَثَلاً ظَلَّ وَجْـهُهُ مُسْـوَدًا وَ هُـوَ كَظَيمٌ (١٧)

۱۵ ـ و برای خداوند از میان بندگانش جزئی قرار دادند، همانا انسان کفران
 کنندهٔ آشکاری است.

۱۶ \_ آیا تحداوند از میان آفریده هایش دختران را برای خود برگزیده، و بسران را برای شما برگزید؟

1۷ ـ و هنگامی که به هر کدام آنها به آنچه که برای خداوند رحمان نسبت می دهند بشارت می دادند، صورتش از فرط ناراحتی سیاه می شد و خشمگین می گردید.

﴿ وَ جَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً ﴾ قريش گفتند كه ملائكه دختران خداونـد

سبس خداوند در مقام سؤال مىفرمايد: ﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصْفَاكُمْ بِالْبَنِينَ ۞ وَ إِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَلاً ۞ يعنى زمانى كه براى آنها دخترانى به دنيا مى آمد.

﴿ ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَ هُو كَظِيمٌ ﴾ كه اين آيه عطف بر آية ﴿ وَ يَجْعَلُونَ لِـلَّهِ

۱. بحارالانوار، ج ۷۳، ص ۲۸۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۱۰

# الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَ لَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ المهاسد.

اً وَ مَنْ يُنَشَّؤُا فِي الْحِلْيَةِ وَ هُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبينٍ (١٨) وَ جَعَلُوا الْمَلاٰئِكَةَ الَّذَبِنَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمٰنِ إِنَّاثًا أَشْهِدُوا خَـلْقَهُمْ سَـتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَ يُسْتَلُونَ (١٩)

وَ قَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَٰنُ مَا عَبَدُنَاهُمْ مَا لَـهُمْ بِـذَلِكَ مِـنْ عِـلْمٍ إِنْ هُــمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ (٢٠)

۱۸ ـ آیا کسی را که با زیورآلات پرورش می یابد (یعنی دختران) و در هنگام جدال (ازگرفتن حقوق خود) عاجز است (را فرزند خداوند میخوانید)؟

۱۹ ـ و فرشتگان را که بندگان خداوند رحمان هستند را دختر پنداشتند، آیا شاهد آفرینش آنها بودهاند؟ که بزودی شهادت آنها نوشته می شود و مورد باز خواست قرار می گیرند.

 ۲۰ و آنها (مشرکان) گفتند: اگر خداوند رحمان میخواست ما آنها را نمی پرستیدیم. گفتار اینها از روی علم و دانش نیست، آنها جز دروغ چیز دیگری نمه گویند.

﴿ أَوَ مَنْ يُنَشَّوُّا فِي الْحِلْيَةِ ﴾ يعنى در طلا پرورده مىشود.

﴿ وَ هُوَ فِي الْخِطامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ همانا خداوند به موسى النَّا قدرتى اعطا نمود كه فرعون صورت ولباسهاى او را از طلا ديد و گفت: ﴿ أَ وَ مَنْ يُنَشَّوُّا فِي الْحَلْيَةِ ﴾ يعنى با طلا پرورده مى شود.

﴿ وَ هُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرٌ مُبِينٍ ﴾ كلام آشكار نيست و از براى مردم نيز

ا. نحل، آیهٔ ۵۷؛ و دختران را (به عنوان فرزند) برای خدا قرار میدهند، او منزه (از توالد و تناسل) است ولی برای خودشان آنچه راکه (از پسران) میل دارند (به عنوان فرزند قرار میدهند).

، روشن نمی شود و اگر پیامبر بود به خلاف مردم بود.

﴿ وَجَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمُنِ إِنَّاثاً ﴾ عطف بر آن چيزى است كه قريش گفتند ملائكه دختران خداوند هستند در آيه ﴿ وَ جَعَلُوا لَـهُ مِـنْ عِـبَادِهِ جُرْءاً ﴾ كه خداوند آن رارد كرده و فرمود: ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُتُ بُ شَهَادَتُهُمْ وَ يُسْتَلُونَ ﴾ كه خداوند آن رارد كرده و فرمود: ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُتُ بُ شَهَادَتُهُمْ وَ يُسْتَلُونَ ﴾ آيا شاهد آفرينش آنها بودهاند؟ كه بـزودى شـهادت آنهانوشته مى شود و مورد باز خواست قرار مى گيرند.

﴿إِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ يعني بدون علم محتاج هستند.

بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَيْ أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ (٢٢) ٢٢ ـ بلكه گفتند: ما پدران خود را به آئينی يافتيم و ما نيز بـر پـيروی آنــها هدايت يافتهايم.

مدایت یافته ایم است به مدهب است. معنای مذهب است.

﴿ وَ إِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ و ما نيز بر پيروي آنها هدايت يافتهايم.

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِهِمُ لِأَبِهِ وَ قَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ (٢٦) إِلاَّ الَّذِي فَطَرَني فَإِنَّهُ سَيَهْدِ بِنِ (٢٧) وَ جَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢٨)

۲۶ ـ و (بیاد بیاور) هنگامی که ابراهیم به پدر و قومش گفت: من از آنچه که شما می پرستید بیزار هستم.

۲۷ ــ مگر کسی که مرا آفریده و مرا هدایت خواهد کرد.

۲۸ ـ کلمهٔ باقیه (توحید) را در نسلهای بعد از خود قرار داد شاید که به

سوی خداوند باز گردند.

﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ وَ قَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلاَّ الَّذِي فَ طَرَنِي ؟ يعنى مرا خلق كردكه ﴿ فطرنى ﴾ به معناى «خلقنى» است.

﴿ فَإِنَّهُ سَيَهْدِينٍ ﴾ يعنى بزودى براى من روشن مىشود.

سبس ائمه المَّا الله المَّالِيُ را ذكر كرده و فرمود: ﴿ وَ جَعَلَهُا كُلِمَةً بُاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ يعنى ائمه المَيْلِ به دنيا بر مى كردند. ا

وَ قَالُوا لَوْ لاَ نُزُلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظهِمِ (٣١) أَ هُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ فَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعبِشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيَّا وَ رَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ (٣٢)

۳۱ و گفتند: چرااین قرآن بر مردی بزرگ از دو قریه (مکّه و طائف) نازل
 نشده است؟

۳۲\_آیا آنها رحمت پروردگارت را تقسیم میکنند؟ ما معیشت آنها را در زندگانی دنیا تقسیم کردهایم، و بعضی را بر بعضی دیگر برتری دادهایم تا بعضی از آنها بعضی دیگر را مُسخر کنند، و رحمت پروردگارت از آنچه که آنها جمع میکنند بهتر است.

خداوند گفتار قریش را نقل کرده و فرمود: ﴿ وَ قَالُوا لَوْ لاَ نُزِّلَ هٰذَا الْقُرْآنُ \* يعنى چرا اين قرآن نازل نشد.

﴿عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ بر مرد ثروتمند دو شهر مكه و طائف عروة بن مسعود.

١. تفسير صافي، ج ٤، ص ٣٩٠؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١١٩

و مراد از «قریتین» مکه و طائف میباشد. عروه غرامت و جریمه ها را از مال خود پرداخت میکرد و عموی مغیرة بن شعبه بود، پس خداوند قریش را رد کرده و فرمود: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ یعنی نبوت و قرآن.

هنگامى كه گفتند براى چه بر عروة بن مسعود نازل نمىشود سىپس خداوند فرمود: ﴿نَحْنُ قَسَمْنَابَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ رَفَعْنَابَعُضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ ﴾ يعنى در مال و فرزندان.

﴿لِيَتَّخِذَبَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيًّا وَ رَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ اين بزرگترين دليل خداوند بر توحيد است زيرا ميان هيات و تشابهات و تصميمات و خواسته هايشان اختلاف است تا همديگر را ياري كنند زيرا هيچ كسي نمي تواند روي پاي خودش بايستد و پادشاهان و رهبران بي نياز از مردم نيستند و به خاطر همين دنيا مي چرخد و مخلوقات هم مامور هستند و هم نهي شده و هم مكلف به اموري و اگر هر انساني خودش تمام كارها و خواسته هايش را انجام مي داد و تمام حرفه ها را مي دانست عالم يك چشم بر هم زدني پايدار نمي ماند و لكن خداوند عزوجل بين آنها هيات گوناگون قرار داد كه آن از بزرگترين دلالت بر توحيد است. ا

وَ لَوْ لَاٰ أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمَٰنِ لِيُتُوتِهِمْ شُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَ مَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ (٣٣) وَلِيُتُوتِهِمْ أَبْوَاباً وَشُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكِؤُنَ (٣۴) وَ زُخْرُفاً وَ إِنْ كُلُّ ذَٰلِكَ لَمَّا مَنَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ (٣٥)

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۱۹

وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ (٣٦)

۳۳ و اگر نه این بود که همهٔ مردم یک امّت می شدند، برای کسانی که به خداوند رحمان کافر شده اند سقف خانه هایشان را از نقره قرار می دادیم که با نردبانهایی از سقف آن بالا می رفتند.

۳۴\_و برای خانههایشان درها و تختهایی قرار میدادیم که بر آن تکسیه میزدند.

۳۵\_و با انواع زینتها، و همهٔ اینها بهرهٔ زندگانی دنیوی است، و آخرت نزد پروردگارت برای پرهیزگاران است.

۳۶\_و هر کس از یاد خداوند روی گردان شود، شیطان را به سراغ او می فرستیم که همیشه همنشین او باشد.

﴿ وَ لَوْ لا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً \* يعنى بريك مذهب.

﴿لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمَٰ لِبَيُّوْتِهِمْ سُقُفاً مِنْ قِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ \* و نردبان هایشان را از نقره قرار می دادیم تا با آن نردبانهای نقره ای به بالای پشت بامها بروند.

﴿ وَلِبُيُوتِنِ مَ أَبُوا بِا وَ سُرُراً عَلَيْهَا يَتَكِؤُنَ \* وَ زُخْرُفاً \* خانه اى كه آراسته به طلا باشد.

امام صادق الله فرمود: اگر خداوند آن را انجام می داد احدی ایمان نمی آورد و لکن در میان مومنین ثروتمندان و در میان کافران فقراء قرار داد و نیز در میان کافران ثروتمندان و در میان مومنان فقراء قرار داد و سپس آنها را به وسیلهٔ امر و نهی و صبر و رضا امتحان نمود.

﴿ وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ ﴾ يعنى كسى كه خود را از ذكر خداوند به كوردلى بزند. ﴿ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطًاناً فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴾ شيطان را به سراغ او ميفرستيم كه همیشه همنشین او باشد. ۱

حَتَّى إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْنَى وَ بَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ (٣٨) وَ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ (٣٩) أَ فَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَ مَنْ كَانَ في ضَلالٍ مُبينِ (٤٠) فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ (٤١)

أَوْ نُريَنَّكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ (٤٢)

فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقَيِم (٤٣)

۳۸\_تا هنگامی که نزد ما بیاید میگوید: ای کاش میان من و تو فاصلهای به اندازهٔ مشرق و مغرب بود که چه باد همنشینی بودی.

٣٩ ـ و (اين پشيماني) هرگز امروز (روز قيامت) نفعي به حال شما ندارد. چراکه ستم کردید، (و امروز) در عذاب دوزخ شریک هستید.

۴۰ \_آیا تو می توانی سخنت را به گوش کران برسانی یا کوران و کسانی که در گمراهی آشکاری هستند را هدایت کنی.

۴۱ ... پس هنگامی که تو را از میان آنها ببریم از آنها انتقام میگیریم. ۴۲ ـ یا آنچه را که بر آنها وعده دادهایم به تو نشان میدهیم، که ما بر آنها تسلّط داريم.

۴۳ پس به آنچه که بر تو وحی میشود را محکم بگیر، همانا که تـو در صراط مستقيم هستي.

﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۲۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۹۳؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۵۹۹

ابی حمزه ثمالی روایت کند که امام باقرعای فرمود: این آیه این چنین نازل شده است. ﴿حَتَٰی إِذَا جَاءَنا﴾ یعنی فلانی و فلانی که یکی از آنها به دیگری هنگامی که می بیند گوید: ﴿یَالَیْتَ بَیْنِی وَ بَیْنَکَ بُعْدَ الْمَشْرِ قَیْنِ فَبِیْسَ الْقَرِینُ ﴾ ای کاش میان من و تو فاصله ای به اندازهٔ مشرق و مغرب بود که چه بد همنشینی بودی. پس خداوند به پیامبرش فرمود: به فلانی و فلانی و پیروان آنها بگو: ﴿لَنْ يَنُفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ ﴾ یعنی کسانی که بر حق آل محمد ستم کردند ﴿ أَنَّكُمْ فِی الْعَذَابِ مُشْتَرِکُونَ ﴾ و امروز در عذاب دوزخ شریک هستید.

خداوند به پیامبرش عَیْدُولاً فرمود: ﴿ أَ فَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَ مَنْ كَانَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ \* فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ \* يعنى از فلانى و فلانى. سپس خداوند به پیامبرش وحی نمود: ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ در على اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* يعنى بدرستى كه تو بر ولايت على هستى و على همان صراط مستقيم است.

﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾

امام صادق الله دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِکَ ﴾ فرمود: اگر تو را از مکه به مدینه هم ببریم، اراده کرده ایم که دوباره به مکه برگردانیم، و به وسیله علی بن ابی طالب الله از اهل مکه انتقام بگیریم. ا

وَ إِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَ لِقَوْمِكَ وَ سَوْفَ تُسْئِلُونَ (۴۴)

۴۴\_ و همانا آن ذکر (یادآوری) برای تو و قومت است، و بـزودی مـورد سؤال خواهید شد.

عبد الرحمن بن كثير كويد از امام صادق الرا الله ﴿ وَ إِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَ

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۲۶

لِقَوْمِکَ وَ سَوْفَ تُسْئَلُونَ ﴾ سوال کردم، فرمود: ماییم که خدای تعالی امر کرده جمیع خلایق را که سؤال کنند از ما مسائل دینی خود را که ندانسته باشند.

وَ سُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَ جَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْـمَٰنِ آلِـهَةً يُعْبَدُونَ (۴۵)

۴۵ ـ و از رسولانی که قبل از تو فرستادیم بپرس: که آیا معبودانی به غیر از خداوند رحمان برای پرستش قرار دادیم؟

### سوالات غلام آزاد شدة عمر از امام باقر ﷺ

﴿ وَ سُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُمِلِنَا أَجَعَلْنَا مِـنْ دُونِ الرَّحْـمٰنِ آلِـهَةً يُعْبَدُونَ ﴾

ابی ربیع گوید با امام باقر ای در سالی که هشام بن عبدالملک نیز در آن سال به حج آمده بود حج بجا آوردیم که با هشام، نافع بن ازرق غلام آزاد شده عمر بن خطاب بود. در مقام رکن کعبه نافع نظرش به امام باقر ای افتاد که مردم اطراف آن حضرت را گرفته بودند و به هشام گفت: ای امیرالمومنین این مرد کیست که مردم اطراف او را گرفته اند؟

هشام از روی تمسخر گفت: او پیامبر اهل کوفه محمد بن علی بن حسین بن علی بن ابیطالب الیالی است.

نافع گفت: الان می روم مسائلی چند از او سوال می کنم که پاسخ آنها را جز پیغمبر و وصی او یا فرزند وصی اش کسی دیگر نمی تواند جواب بدهد.

هشام گفت: برو سؤال کن شاید او را در میان مردم خجل و شرمنده نمایی. نافع پیش رفت گفت: ای محمد بن علی الله من تورات و انجیل و زبور و فرقان را خوانده و حلال و حرام آنها را شناختهام از تو سؤالاتی میکنم که جز پیغمبر و وصی او کسی دیگر نمی تواند جواب سؤالات مرا بدهد.

حضرت باقر علیه سر مبارک را بلند نمود و فرمود: هـ ر چـه مــیخواهــی سؤال کن.

عرض کرد: فاصله میان عیسی و محمد تَنَوْلَهُ چند سال بوده است؟ فرمود: به اعتقاد خودم جواب بدهم یا به عقیده تو؟

عرض کرد: به هر دو.

فرمود: به اعتقاد من پانصد سال و به عقیدهٔ تو ششصد سال.

عرض كرد: بفرماييد معناى آيه ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا مَنْ دُونِ الرَّحْمٰنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ چيست؟ محمد عَيَّا الله كام يكاز پيغمبران را مشاهده نمود تا از آنها سؤال و پرسش كند آيا فاصله ميان عيسى و او كه آخر پيغمبران است پانصد سال نبود پس چگونه پيغمبران را ديده تا بتواند از آنها سؤالى نمايد؟

حضرت باقر النِّهِ در جواب او ابتدا آیه ﴿ سُبْحُانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آياتِنَا ﴾ (را تلاوت نمود پس از آن فرمود از آیاتیکه پروردگار به پیغمبرش در شب معراج نشان داد آن بود که تمام پیغمبران را محشور و جمع نمود، جبرئیل آنها را صفبندی کرده سپس اذان و اقامه گفت هر فصلی دو مرتبه و «حی علی خیر العمل» را نیز گفت آنگاه محمد مَنْ را مقدم داشت تا بر تمام پیغمبران امامت کرد و نماز خواند چون از نماز فارغ شد آیه ﴿ وَ سُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِکَ مِنْ

۱. اسراء، آیهٔ ۱؛ منزه و پاک است آن خدایی که شبی بندهاش (محمد صلی الله علیه و آله و سلم) را از مسجدالحرام به مسجد اقصی که پیرامونش را برکت دادیم، سیر (و حرکت) داد، تا (بخشی) از نشانههای (عظمت و قدرت) خود را به او نشان دهیم.

رُسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمٰنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ \* نازل شد، خطاب نمود به پیغمبر و فرمود از جمیع پیغمبران که در عقب تو حضور دارند سؤال کن چه چیز را پرستش میکنید و بر چه کسی شهادت و گواهی می دهید، تمام آنها گفتند شهادت می دهیم که پروردگاری جز خدای یکتا و یگانه نیست و برای او شریک و مانندی نمی باشد و گواهی می دهیم بر تو ای محمد عَیْنِیْ که فرستادهٔ شریک و مانندی نمی باشد و گواهی می دهیم بر تو ای محمد عَیْنِیْ که فرستادهٔ خداوند هستی، و اقرار و اعتراف داریم بر نبوت تو و ولایت علی بن ابیطالب المینی پروردگار از ما جمیع پیغمبران عهد و پیمان گرفته بر نبوت تو و بر ولایت امیر المؤمنین علی بن ابیطالب المینی و فرزندان گرامیش.

نافع گفت: راست فرمودیدای محمد بن علی الله سوگند به خدا شما ائمه اوصیاء پیغمبر اکرم ایران و خلفاء او هستید، در تورات و انجیل و زبور و فرقان اسامی شما نوشته شده است و شما سزاوار تر از غیر خودتان می باشید. ا

وَ قَالُوا يَا أَيُّهَا الشَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَ كَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ (٤٩) فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنْكُنُونَ (٥٠) وَ نَادَىٰ فِرْعَوْنُ فَي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَيْسَ لَي مُلْكُ مِصْرَ وَ هٰذِهِ الْأَنْسَهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي أَ فَلاْ تَبْصِرُونَ (٥١) أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَ لاْ يَكَادُ يُبِينُ (٥٢)

فَلَوْ لاَ أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةً مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جْاءَ مَعَهُ الْمَلاَئِكَةُ مُقْتَرِنبِنَ (۵۳) فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقبِنَ (۵۴)

بحارالانوار، ج ۱۰، ص ۱۶۱؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۰۵؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۳۹۸؛ کافی، ج ۸ ص ۱۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۳۴

### فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٥)

۴۹ \_ و گفتند: ای ساحر، پروردگارت را به آن عهد که با تو کرده بخواه (تا عذاب را از ما برطرف نماید) که ما نیز هدایت می یابیم.

۵۰ پس هـنگامی کـه عـذاب را از آنها برداشتیم عـهد و پـیمانشان را
 میشکستند.

۵۱\_و فرعون در میان قوم خود ندا داد و گفت: ای قوم، آیا حکومت مصر از برای من نیست؟ و این رودها به فرمان من در جریان نیستند؟ آیا نمی بینید؟

۵۲\_آیا من از این کسی که از خانوادهٔ فقیر و پستی است و زبان گویایی نیز ندارد برتر نیستم؟

۵۳\_(و اگر راستگوست) چرا دستبندهایی از طلا ندارد یا فرشتگان با او نیامدهاند؟ نیامدهاند؟

۵۴ پس قومش را خوار و ذلیل شمرد تا همه فرمانبردار او شدند، همانا که آنها قومی فاسق بودند.

۵۵\_پس هنگامی که ما را به خشم آوردند، ما نیز از آنها انتقام کشیدیم و همه را غرق نمودیم.

خداوند گفتهٔ فرعون و اصحابش را به موسى النَّا نقل كرده و فرمود: ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهَا السَّاحِرُ ﴾ يعنى اى عالم ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ إِنَّنَا لَمُهُتَدُونَ ﴾ پروردگارت را به آن عهد كه با تو كرده بخواه (تا عذاب را از ما برطرف نماید) كه ما نیز هدایت می یابیم.

سپس فرعون گفت: ﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ ﴾ يعنى موسى. ﴿وَلاٰ يَكَادُ يُبِينُ ﴾ يعنى كلامش را روشن اداء نمىكند. سىپس فرمود: ﴿فَلَوْ لا أُلْقِيَ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ ﴾ يعنى چرا دستبندهاى طلا بر او آويزان نيست.

﴿ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ الْمَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ يعنى يا ملائكه به همراه او نيستند.

﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ﴾ پس هنگامي كه آنها را فرا خواند.

﴿ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ۞ فَلَمَّا آسَـفُونًا ۞ يـعنى مـا را عـصيان كردند.

﴿اتَّتَهَمُّنَّا مِنْهُمْ ﴾ زيرا خداوند عزوجل مانند مردم تاسف نميخورد. ا

وَ لَمُّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قُوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ (۵۷) وَ قُــالُوا أَ آلِـهِتُنَا خَيْرٌ أَمْ هُـوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَـدَلاَ بَـلْ هُــمْ قَـوْمٌ خَصِمُونَ (۵۸)

إِنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَ جَعَلْنَاهُ مَثَلاً لِيَنِّي إِسْرَائِهِلَ (٥٩) وَ لَوْ نَشْاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلاَئِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ (٦٠)

وَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَ اتَّبِعُونِ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقيمٌ (٦١)

۵۷ـــو هنگامی که دربارهٔ فرزند مریم مثلی زده شدقوم تو از آن به فریاد در آمدند.

۵۸ و گفتند: آیا خدایان ما بهترند یا او (عیسی بن مریم؟) آنها این سخن را به خاطر جدل به تو گفتند، که آنها قومی کینه توز هستند.

۵۹ او (عیسی) نبود مگر بنده ای که به او نعمت دادیم، و او را برای بنی اسرائیل الگو قرار دادیم.

۶۰ و اگر بخواهیم، در روی زمین به جای شما فرشتگان را جانشین (شما)
 میگرداندیم.

۶۱ همانا او (عیسی) علم و نشانه ای برای روز قیامت است، پس در آن شک و تردید نکنید، و از من پیروی کنید که این صراط مستقیم است.

#### على ﷺ شبيه عيسى بن مريم

﴿ وَ لَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾

سلمان فارسی گوید روزی رسول خدا این در میان اصحابش نشسته بودند که فرمودند: الان کسی بر شما وارد می شود که شبیه عیسی بن مریم است، پس افرادی که در نزد رسول خدا این نشسته بودند از نزد آن حضرت بلند شده و بیرون رفتند تا دوباره وارد شوند که علی بن ابی طالب این وارد شد. شخصی گفت: آیا محمد راضی می شود که علی را بر ما فضیات بخشد به حدی که او را شبیه به عیسی بن مریم بکند، به خدا سوگند خدایانی که ما در دوران جاهلیت عبادت می کردیم افضل از اوست، پس خداوند در همان مجلس نازل فرمود: ﴿و لما ضرب ابن مریم مثلا اِذَا قومک منه به جون ﴿ یعنی هنگامی که علی را شبیه عیسی کردی قوم تو از آن ناراحت شدند و تحریفش نمودند.

﴿ وَ قَالُوا أَالِهَ تُنَاخَيْرُ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ \* إِن على إلا عبد أنعمنا عليه و جعلناه مثلا لبني إسرائيل \* كه اسم حضرت على الله الله على الله على الله الله على الله

سپس خداوند عظمت شأنش را در نزد خداوند متعال ذكر كرده و فرمود:

١. نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٠٩؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١۴٢

### ﴿ هٰذَا صِرَاطُمُسْتَقِيمٌ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين التَّلْإِ . ا

وَ لَا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ (٦٢)

۶۲\_و شیطان شما را (از راه حق) باز ندارد، هماناکه او دشمن آشکار شماست.

﴿ وَلا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ يعنى فلانى تو را از اميرالمؤمنين على الله باز ندارد.

﴿إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾ كه او دشمن آشكار شماست.

الْأَخِلاَٰهُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِيَعْضٍ عَدُوٌّ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ (٦٧) ٤٧ـ دوستان در آن روز دشمن همديگر هستند مگر پرهيزگاران.

#### كفتكوي اغنياء و فقراء

﴿ الْأَخِلاُّ ءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُّوٌ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ يعنى دوستان كه با همديكر دشمني ميورزند.

امام صادق الله فرمود: آگاه باشید هر دوستی که در دنیا غیر الهی باشد در روز قیامت به دشمنی تبدیل میشود. ۲

امیرالمؤمنین النا فرمود: فردا برای ستمگر گزیدن دو دستش کفایت میکند، کوچ کردن نزدیک است و برای دوستان پشیمانی است جز برای

ا. نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۱۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۰۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۴۵؛ بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۳۶ و ج ۳۵، ص ۳۱۹
 ۲. بحارالانوار، ج ۶۷، ص ۲۷۷

پرهيزگاران. ۱

حضرت علی الله فرمودند: دوستی بر چند قسم است یکی دوستی دو مومن، و دیگر دوستی دو کافر، و دوستی مومن بی نیاز و مومن فقیر، و دوستی کافر بی نیاز و کافر فقیر، اما آن دو مؤمنی که در دنیا برای رضای خدا دوست باشند چون یکی از آنها پیش از رفیقش فوت نماید خداوند جایگاهش را در بهشت به او نشان می دهد و او برای دوست مؤمن خود شفاعت می کند و می گوید خدایا دوست من مرا به فرمانبرداری تو امر کرد و مرا از گناه و نافرمانی تو بازداشت او را هم به جایگاه من منزل بده تا اینکه او را ببینم همان جاییکه من در بهشت هستم. خداوند دعای او را مستجاب گرداند و هر دو با هم پروردگار را ملاقات کنند و به رفیقش می گوید خدا جزای خیر به تو بدهد تو بودی که مرا به اطاعت خداوند و ادار نموده و از معصیت بازداشتی.

واما آن دو کافر که هر دو به مخالفت با خداوند رفاقت نمودند هرگاه یکی از آنها پیش از رفیقش بمیرد منزل خود را در آتش جهنم مشاهده کند و گوید پروردگارا دوست من مرا به نافرمانی تو امر کرد و مرا از اطاعت تو باز داشت، خدایا او را نیز در آتش جهنم جای بده تا آنکه ببیند من در چه عذابی میباشم، پس ملاقات کنند همدیگر را حضور پروردگار و به رفیقش بگوید چنانچه مرا واداشتی به معصیت و بازداشتی از اطاعت خداوند اکنون از خدا میخواهم تو را به کیفر و مجازات برساند پس از آن امیرالمؤمنین این آیه میخواهم تو را به کیفر و مجازات برساند پس از آن امیرالمؤمنین این آیه فرمود.

پس از آن فرمود روز قیامت مؤمن غنی و ثروتمند را برای حساب حاضر کنند پروردگار به او بفرماید ای بنده من آیا تو را بینا و شنوا ننموده و مال

١. بحارالانوار، ج ٧٤، ص ٣٩٩؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٤٤؛ نورالثقلين، ج ٤، ص ٤١٢

بسیاری بتو عطانکردم گوید، خطاب رسد چه چیز آماده کردی برای ملاقات ما؟

گوید: پروردگارا به تو ایمان آورده و پیغمبرت را تصدیق نمودم و در راه دین جهاد کردم.

به او خطاب می شود مالی که به تو عطا نمودم در چه راهی صرف نمودی جواب دهد در راه تو انفاق کردم خطاب شود چرا برای فرزندانت به ارث نگذاشتی گوید خدایا تو مرا خلق نموده و روزی دادی آنها را نیز تو خلق کرده و روزی دهندهٔ ایشان نیز تو بودی و توانایی داری که آنها را روزی بدهی چنانکه مرا روزی دادی من ایشان را واگذار به تو نمودم از مصدر اعلی ندایی می رسد که ای بنده من تو راست می گویی و اکنون به سوی بهشت برو اگر می دانستی چه اجر و پاداشی نزد ما داری با خلوص بیشتری عبادت می کردی.

و چون مؤمن فقیر را بیاورند خطاب میرسد که ای بنده من در دنیا چه

کاری کردی، میگوید خدایا مرا به سوی دین خود راهنمائی نموده و نعمتها

عطا فرمودی و مرا از ثروت بیحساب بازداشتی و اگر مرحمت مینمودی

ترسناک بودم که آن مال مرا از پرستش و عبادت محروم نماید زیرا که من

آفریده شدهام برای آنکه عبادت ذات پاکت نمایم. خطاب برسد راست گفت

بنده من او را به بهشت برید.

سپس کافر غنی را می آورند به او گفته شود برای ذخیره ملاقات امروزت چه فراهم نمودهای معطل می ماند که چه جواب بدهد، به او بفرماید آن اموالی که بتو دادیم در چه راهی مصرف رسانیدی؟ گوید برای فرزندان خود به ارث گذاردم خطاب رسد چه کسی تو و ایشان را خلق نموده؟

عرض كند: پروردگارا ما همه مخلوق تو هستيم.

می فرماید: آیا من قادر نبودم که بفرزندانت بعد از تو روزی بدهم همچنانکه بخودت روزی دادم؟ اگر بگوید فراموش کردم یا نمی دانستم هلاک شود آن وقت خطاب رسد اگر می دانستی آنچه از کیفر و مجازات برای تو نزد ما فراهم شده همانا گریه بسیار می نمودی.

آنگاه فقیر کافر را حاضر کنند به او خطاب کنندای پسر آدم چه بجا آوردی در آنچه به تو امر نمودیم؟ گوید پروردگارا مرا مبتلا به دنیا نمودی بطوری که از یاد تو غافل شدم و ابتلائات دنیا و فقر مرا از آنچه برای آن آفریده شدم بازداشت، به او خطاب رسد چرا مرا نخواندی و از من درخواست ننمودی تا بتو روزی دهم؟ اگر گوید فراموش کردم و یا ندانستم هلاک شود آنگاه به او گفته شود اگر بدانی عذابی که برای تو مهیا نمودهایم چه اندازه است همانا گریه شدیدی می نمودی. ا

الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُشْلِمِينَ (٦٩) ادْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ وَ أَزْواجُكُمْ تُحْبَرُونَ (٧٠)

يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَٰبٍ وَ أَكُوٰابٍ وَ فَيْهَا مَا تَشْتَهَيِهِ الْأَنْفُسُ وَ تَلَذُّ الْأَغْيَنُ وَ أَنْتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٧١)

> وَ تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّٰتِي أُورِ ثَتَمُوهَا بِمَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٧٢) لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ كَثْبِرَةٌ مِنْهَا تَأْكُلُونَ (٧٣)

۶۹\_کسانی که به آیات ما ایمان آوردند و تسلیم امر ما بودند.

٧٠ (به آنها خطاب می شود:) شما و همسرانتان با سرور و شادمانی وارد

١. بحار الانوار، ج ٧، ص ١٧٣ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٢٤

بهشت شويد.

۷۱ که بر اطراف آنها ظرفها و جامهای طلائی (از غذا و نوشیدنی پاک و طهور) میگردانند، و در آنجا (بهشت) هر چه که دل بخواهد و چشمها از دیدنش لذت می برند موجود است، و شماها (ایمان آورندگان) در آنجا همیشگی خواهید بود.

۷۲\_این بهشتی است که شما وارث آن میشوید به خاطر اعمال (نیکی)که انجام میدادید.

۷۲ برای شما در آنجا انواع میوه هاست که از آن می خورید.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا بِآياتِنا ﴾ يعنى كساني كه به ائمه ايمان آوردند.

﴿ وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞ ادْخُلُوا الْجَنَّةُ أَنْتُمْ وَ أَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ يعني كرامي ميدارند.

﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَ أَكُوابٍ ﴾ يعنى كاسه و همه نوع ظروف. ﴿ وَ فِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ \_ تا \_مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ كه اين آيات از محكمات ست. ا

ابن یسار از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: همانا شخصی در بهشت به اندازهٔ روزهای دنیا سر سفره بهشتی مینشیند و در هر خوردنی به اندازهٔ آنچه در دنیا خورده غذا میخورد. ۲

إِنَّ الْمُجْرِمِينَ في عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ (٧۴) لأ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَ هُمْ فِيهِ مُثْلِسُونَ (٧۵)

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۰۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۴۷
 ۲. بحارالانوار، ج ۸، ص ۱۸۲

۷۴\_ همانا مجرمین همیشه در عذاب جهنم هستند.

۷۵\_و هرگز از عذاب آنها کاسته نمی شود و در آنجا از همه چیز (از یاری و نجات) ناامید و مایوس می باشند.

خداوند آنچه را كه از براى دشمنان آل محمد آماده كرده را ذكر نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ \* لأ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَ هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴾ يعنى مايوس از خير هستند.

امیر المؤمنین الی فرمود: اهل معصیت در آتش دوزخ دائمی هستند و دستهای آنها را محکم به گردنشان بسته و لباسی از مس گداخته بر آنها بپوشانند و در عذابی باشند که حرارت آن بسیار شدید است ؛ آتش ایشان را احاطه نموده و بادی بر آنها نوزد و غمشان برطرف نگردد، عذاب آنان پیوسته شدیدتر شده و هر دم تازه گردد، نه آن خانه ویران گردد و نه مرگ آنها را دریابد تا خلاص شوند.

وَ نَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ فَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ (٧٧) لَقَدْ جِنْنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ ݣَارِهُونَ (٧٨) أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ (٧٩)

أَمْ يَخْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجْوٰاهُمْ بَلَىٰ وَ رُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ (٨٠) قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْغَابِدِينَ (٨١)

٧٧\_و آنها فریاد میزنند: ای مالک (دوزخ)، (ای کاش) پروردگارت ما را میمیراند (تا از عذاب جهنم نجات یابیم). جواب میدهند: شما (در این عذاب) همیشه خواهید ماند.

۱. بحارالانوار، ج ۸، ص ۲۹۲؛ نورالثقلين، ج ۴، ص ۶۱۴؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۱۴۷

۷۸\_به تحقیق ما حق را برای شما آوردیم و لکن بیشتر شما از حق کراهت
 داشتید.

۷۹\_بلکه آنها (کافران) تصمیم محکمی برای کفر و عصیانشان گرفتهاند، ما نیز تصمیم محکمی (برای انتقام آنها) داریم.

۸۰ آیا گمان میکنند که ما سخنان سرّی و در گوشی آنها را نمیشنویم؟ آری، رسولان ما (فرشتگان) پیش آنها هستند و (اعمال و رفـتارشان را) مینویسند.

۸۱ بگو: اگر برای خداوند رحمان فرزندی بود، من اوّل کسی بودم که او را می پرستیدم.

خداوند نداء اهل آتش را حكايت كرده و فرمود: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِـيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ ﴾ يعنى بميريم.

و مالک دورخ میگوید: ﴿ إِنَّكُمْ مَا كِثُونَ ﴾ شما (در این عذاب) همیشه خواهید ماند. ۱

سبيس خداوند فرمود: ﴿لَـقَدْ جِئْنَاكُمْ بِالْحَقِّ ﴾ يعنى به ولايت اميرالمؤمنين النِّلاِ

سپس آثار این خبر را ذکر کرده به اینکه منافقان در کعبه عهد و پیمان

١. بحارالانوار، ج ٨، ص ٢٩٢

۲. کهف، آیهٔ ۲۹

٣. نورالثقلين، ج ٢، ص ٤١۴؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٤٨

بستند که نگذارند خلافت به اهل بیت رسول خدا گُون برسد پس خداوند فرمود: ﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ \_ تا \_لَدَيْهِمْ يَكُتُبُونَ ﴾ بلکه آنان کار توطئه و نیرنگ بر ضد حق را محکم کردند، پس ما هم کار عذاب را بر آنان محکم میکنیم. آیا آنان گمان میکنند که ما رازشان و سخنان در گوشی آنان را نمی شنویم؟ چرا می شنویم و فرستادگان ما که فرشتگان نویسنده اعمال اند نزد آنان حاضرند و اعمالشان و رازهایشان را مینویسند. ا

﴿قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ وَلَدٌ فَأَنَا أُوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ يعنى در اين صورت من اول كسى بودم كه مى گفتم از براى خداوند فرزندى است. ٢

وَ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ وَ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلَيمُ (٨٤) ٨٤ـ و اوست خدايي كه در آسمان و زمين معبود (تمام موجودات) است، و اوست حكيم و داناً.

﴿ وَ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهٌ وَ فِي الْأَرْضِ إِلْهٌ ﴾ او خداى آسمانها و زمين است.

ابى اسامه كويداز امام صادق الله و ربارهٔ آيه ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلّٰهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلَٰهُ ﴾ سوال كردم، ديدم آن حضرت تواضع نموده و سر مبارك را هرو آورد و هرمود: خداى عزوجل همان خداى من است و خداى آسمانها و زمين همان خداوند عزوجل است.

وَلَاٰيَمْلِكُ الَّذَبِنَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّـفَاعَةَ إِلاَّ مَنْ شَـهِدَ بِـالْحَقُّ وَ هُـمْ

ا. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۲۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۱۰؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۱۵
 ۲. نورالثقلین، ج ۴، ص ۱۵۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۱۰
 ۳. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵۲؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۱۷

يَعْلَمُونَ (٨٦)

وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنِّى يُؤْفَكُونَ (٨٧) وَقَبِلِهِ يَا رَبِّ إِنَّ هَوُلاْءِ قَوْمٌ لاْ يُؤْمِنُونَ (٨٨) فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَ قُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٨٩)

۸۶ و کسانی که غیر از او (خداوند) را میخوانند قادر بر شفاعت کسی نیستند، مگر کسانی که شهادت به حق دادهاند، و آنها مردانند.

۸۷ و اگر از آنها بپرسی چه کسی شما را آفرید میگویند: خداوند، پس چرا از عبادت او منحرف میشوند؟

۸۸ و رسولش که میگویان پیروردگارا اینها قنومی هستند که اینمان نمی آورند.

۱۹۹ پس از آنها روی برگردان و بگو: سلام بر شما باد، پس بزودی میدانند.

﴿ وَلاٰ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ ﴾ منظور كسانيست كه مردمی در دنيا آنها را می پرستيدند و در قيامت نمی توانند پرستندگان خود را شفاعت كنند.

سپس رسول خدا ﷺ فرمود: ﴿ يُهَا رَبِّ إِنَّ هُولًاءِ قَوْمٌ لَا يُومُنُونَ ﴾ پروردگارا اينها قومي هستند كه ايمان نمي آورند.

و خداوند فرمود: ﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَ قُلْ سَلاَمٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ پس از آنها روی برگردان و بگو: سلام بر شما باد، پس بزودی میدانند. ا

١. تفسير برهان، ج ٧، ص ١٥٣ ؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٤١٨

# تفسير سورة دخان



٤٤ – ســورۀ دخـان در مکــه

نازل شده و دارای ۵۹ آیـه

است.



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

وَ الْكِتَابِ الْمُبينِ (٢)

رُّ النَّرُلْنَاهُ في لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّاكُنَا مُنْذِرينَ

فَهِهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ (۴) أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا إِنَّاكُنَا مُرْسِلِينَ ﴿ (۵) الْمُؤْرِرُسُونِ اللَّ

رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَليمُ (٦)

رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنهِنَ (٧)

لْأَإِلَٰهَ إِلاُّ هُوَ يُحْمِي وَ يُمبِتُ رَبُّكُمْ وَ رَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ (٨)

بَلْ هُمْ في شَكِّ يَلْعَبُونَ (٩)

ا \_ حم .

۲ ـ سوگند به کتاب مبین.

٣ ـ همانا ما آن را در شبى مبارى (شب قىدر) نازل كرديم، كه ما از

انذار كنندگان هستيم.

۴\_ در آن شب هر امر حکمت داری جدا شده و مشخص می گردد.

۵\_ امری از جانب ماست، همانا ما رسولان را فرستادیم.

ع\_رحمتي از پروردگار توست كه او شنوا و داناست.

۷ پروردگار آسمانها و زمین و هر آنچه که میان آن دو است، اگریقین داشته
 باشید.

۸ خدایی جز او نیست، او زنده میکند و میمیراند، پروردگار شما و پروردگار پدران اولین شماست.

۹\_بلکه آنها در شک و ریب به بازی مشغولند.

#### شبقدر

﴿حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنَّزَلْنَاهُ \* يعني قرآن.

﴿ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ و آن ليلة القدر است كه خداوند در آن قرآن را يك دفعه به بيت المعمور مازل فرمود و سپس از بيت المعمور در مدت بيست و سه سال بر رسولش نازل كرد.

﴿فِيهُا يُقْرَقُ ﴾ يعنى در ليلة القدر.

﴿ كُلُّ أُمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ يعنى در شب قدر هر امرى از حق و باطل و هر چه در آن سال رخ دهد يا بدائى يا مشيتى و يا تقديمى و تأخيرى از اجلها و روزيها و بلا و اعراض و امراض كه بايد روى دهد و آنچه كه بايد كم و زياد شود در آن شب مقدر مى شود و به عرض رسول اكرم و بعد از آن حضرت به اميرالمؤمنين و بعد از آن جناب به ائمه طاهرين الميالي مى رسانند تا حضرت حجت الميلا و از براى آن بزرگواران مشيت و بدا و تقديم و تأخير را شرط مى كنند. ا

ابومهاجر گوید امام باقر المُثَلِّ فرمود: ای ابومهاجر شب قدر بر ما پنهان و

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۱۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۶۱؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۲۰

پوشیده نیست چون فرشتگان در آن شب به زمین آمده و در اطراف ما طواف میکنند. ۱

﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ يَلْعَبُونَ ﴾ يعنى در آنچه كه دربارهٔ شب قدر گفتيم شك دارند. ٢

فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبينٍ (١٠) يَغْشَى النَّاسَ هَٰذَا عَذَابٌ أَلَيْمٌ (١١) رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ (١٢) أَنِّى لَهُمُ الذِّكْرِىٰ وَ قَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبينٌ (١٣) ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَ فَالُوا مُعَلَّمُ مَحْنُونَ (١٤) إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلْبِلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ (١٤)

1۰ ـ پس منتظر روزی باش که آسمان داردی آشکار پدید آورد،

11 ـ همهٔ مردم را در بر میگیرد، این عذاب دردناکی است.

۱۲ .. (می گویند:) پروردگارا، این عذاب را از ما بر دار که ایمان می آوریم.

۱۳ ـ آنها کجا و چگونه متذکر میشوند (و ایمان می آورند) در حالی که رسول ما با آیاتی آشکار به سویشان آمد.

۱۴ ـ سپس از او اعراض کرده و گفتند: او یاد گیرندهای دیوانه است.

۱۵ ـ همانا ما مدت کمی عذاب را برمی داریم، باز به اعمال خودتان بسر میگردید.

﴿فَارْتَقِبْ﴾ يعنى صبر كن.

بحارالانوار، ج ۹۴، ص ۱۳؛ بصائرالدرجات، ص ۲۲۱
 نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۶۱

﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخُانٍ مُبِينٍ ﴾ اين زمانى است كه اهل رجعت از قبرها بيرون بيايند.

﴿ يَخْشَى النَّاسَ ﴾ در آن روز تمامى مردم در ظلمت فرو مى روند، و مى گويند: ﴿ هٰذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُومِنُونَ ﴾ اين عذاب دردناكى است، پروردگارا اين عذاب را از ما برطرف كن كه ما داراى ايمانيم.

خداوند در رد آنها فرمود: ﴿ أَنَّى لَهُمُ الذِّكْرِي ﴾ در آن روز.

﴿ وَ قَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ يعني رسولي كه براي آنها روشنكر است.

﴿ ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَ قَالُوا مُعَلَّمٌ مَجْنُونٌ ﴾ هنگامی که بر رسول خدا عَلَیْ وحی نازل می شد و بیهوشی به آن حضرت دست می داد کافران گفتند: او مجنون (جن زده) است.

﴿إِنَّاكَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ ﴾ يعني تا روز قيامت.

و اگر خداوند بگوید: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ در روز قيامت، نمين فرمود: ﴿ إِنَّكُمُ عَائِدُونَ ﴾ چون بعد از آخرت برگشتی نيست و در قيامت است که بر می گردند.

يَوْمَ نَبُطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِىٰ إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴿١٦) وَ لَقَدْ فَتَنَٰ قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَ جَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ ﴿١٧) أَنْ أَدُّوا إِلَيَّ عِبَادَ اللّهِ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمْيِنٌ ﴿١٨)

۱۶ در آن روزی که آنها را با قدرت بگیریم، که ما انتقام گیرنده هستیم.
 ۱۷ و به تحقیق ما قبل از اینها قوم فرعون را آزمودیم، و رسولی بزرگوار به سوی آنها آمد.

۱۸ ـ (او به آنها گفت:) امور بندگان خدا را به من واگذارید، که من برای شما

رسولي امين هستم.

﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِي ﴾ يعنى در قيامت.

﴿إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴾ كه ما انتقام كيرنده هستيم.

﴿ وَ لَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴾ يعنى آنها را امتحان كرديم.

﴿ وَ جُاءَهُمُ رَسُولُ كَرِيمٌ \* أَنْ أَدُّوا إِلَيَّ عِبَادَ اللَّهِ \* يعنى آنچه خداوند از نماز و زكات و روزه حج و سنت و احكام واجب نمود.

فَأَشْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُمْ مُثَّبَعُونَ (٢٣)

وَ اتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُواً إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ (٢۴)

۲۳ ــ (خداوند به او فرمود:) بندگان مرا شبانه بیرون ببر، که شما را تعقیب میکنند.

۲۴ ـ و دریا را آرام و خشک بگذار و بگذری آنها (فرعون و لشگریانش) از غرق شدگان هستند.

خداوند به موسى وحى نمود: ﴿فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَـيْلاً إِنَّكُـمْ مُـتَّبَعُونَ ﴾ يعنى فرعون و لشگريانش شما را تعقيب مىكنند.

﴿ وَ اتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُواً ﴾ يعني از درياي پست و هموار بكذر.

﴿إِنَّهُمْ جُنْدُ مُغْرَقُونَ ﴾ كه آنها (فرعون ولشكريانش) از غرق شدگان هستند.

وَ زُرُوعٍ وَ مَقَامٍ كَربِمٍ (٢٦) وَ نَعْمَةٍ كَانُوا فَيِهَا فَاكِهِبِنَ (٢٧) كَذَٰلِكَ وَ أَوْرَئُنَاهَا قَوْماً آخَرِبِنَ (٢٨) ٢٤\_و زراعتها و منزلهای عالی وگران قیمت (را رها کردند و رفتند). ۲۷ ـ و نعمتهای فراوان دیگری که در آن غرق بودند.

۲۸ ـ و اینچنین ما اینها را میراث قومهای دیگر قرار دادیم.

﴿وَ مَقَّامِ كَرِيمٍ ﴾ يعني نيكو.

﴿ وَ نَعْمَةٍ كَانُواْ فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾ نعمت در بدنها.

﴿ فَاكِهِينَ ﴾ يعني با زنان مزاح و ملاعبه ميكردند.

﴿كَذٰلِكَ وَ أُوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ ﴾ يعني بني إسرائيل.

فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُتُظَرِينَ (٢٩)

۲۹ ـ پس نه آسمان بر آنها گریه کرد و نه زمین، و نه به آنها مهلتی داده شد.

## گرية آسمان و زمين برامام حسين 🖳

﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾

از امیر المؤمنین اللیه و ایت است آنگاه که دشمن خدا و رسولش از پیش او گذشت فرمود: ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنْظَرِینَ ﴾ اینان كسانی هستند که آسمان و زمین بر ایشان نگریستند و در عذاب مهلت داده نمی شوند.

سپس امام حسین النا فرزندش، بر او گذشت، فرمود: و لیکن او آن کسی است که آسمان و زمین بر وی خواهند گریست.

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ١٤٨ و ج ٢٥، ص ٢٠١؛ نورالثقلين، ج ٢، ص ٤٢٧

#### ثوابگریه برامام حسینﷺ

محمد بن مسلم گوید امام باقرط فرمودند: علی بن الحسین الناف فرمودند: هر مومنی به خاطر شهادت حسین الناف از چشمش اشک بریزد بطوری که به صورتش جاری شود خداوند در بهشت خانه ای به او می دهد که در آن ساکن شود.

هر مومنی که به خاطر اذیت و آزار دشمنان در دنیا بر ما از چشمش اشک جاری شود تا بر گونه هایش بریزد خداوند متعال در بهشت جایگاه صدیقین را به او اعطاء میکند.

هر مومنی به خاطر ما اذیت و آزاری به او برسد و اشک بر صورتش جاری شود خداوند عزیز اذیت و آزار را از او برطرف مینماید و در روز قیامت او را از غضب و آتش جهنم در امان دارد

امام صادق المنظيم مى فرمايد: هر كس ما را ياد كند يا در نزد او از ما يادى شود و از چشمانش اشكى به اندازهٔ بال مكسى بيرون بيايد خداوند گناهان او رامى آمرزد اگر چه به اندازهٔ كف درياها باشد. ٢

وَ لَقَدْ نَجَيْنَا بَتِي إِسْرَائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ (٣٠) مِنْ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً مِنَ الْمُسْرِفِينَ (٣١) وَ لَقَدِ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَىٰ عِلْمٍ عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٢) ٣٠ـ و به تحقيق ما بنى اسرائيل را از عذاب ذلت و خوارى نجات داديم.

<sup>1.</sup> ثواب الاعمال، ص ۸۳؛ كامل الزيارات، ص ۱۰۰؛ مثيراًلاحزان، ص ۱۴؛ تفسير برهان، ج٧، ص ١٤٣، حال الاندان - ۴٤،

آ. نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۲۸؛ مستدرک الوسائل، ج ۱۰، ص ۳۱۲؛ بحارالانوار، ج ۴۴. ص ۲۸۴؛ لهوف، ص ۱۰؛ کامل الزیارات، ص ۱۰۳

۳۱ از شر فرعون، که شخصی متکبر و از اسرافکاران بود.

۳۲\_و ما آنها را به علم بر عالمیان برگزیدیم و برتری دادیم.

﴿ وَلَقَدْ نَجَيّنُا بَنِي إِسْرُائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ - تا -عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ كه لفظ آيه عام و معنايش خاص است. يعنى صوسى و بنى اسرائيل را برگزيد و بر عالميان زمان خودشان فضيلت داد. ١

يَوْمَ لَا يُغْنَيِ مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْناً وَ لَا هُمْ يُنْصَرُونَ (۴۱) إِلاَّ مَنْ رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (۴۲)

إِنَّ شَجَرَةَ الرَّقُومِ (٤٣) طَعَامُ الْأَثْبِم (٤٤)

كَالْمُهْلِ يَغْلَى فِي الْبُطُونِ (٤٥)

كَغَلْي الْحَميِم (٤٩)

۴۱ ـ روزی که هیچ دوستی دوست خود را یاری نمیکند، و از جانب هیچکسی یاری نمی شوند.

۲۲ مگر کسی که خداوند به او رحم کند، که او قادر و مهربان است.

٤٣ ـ همانا درخت زقوم جهّنم،

۲۴\_ غذای گناهکاران است.

۴۵ ـ که (آن غذا) مانند مسی گداخته شده در شکمها به غلیان می آید.

۴۶ ـ همچون آبی سوزان به جوشش می آید.

﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَنْ مَوْلًى شَيْئاً ﴾ هر كس غير از اولياء الهي را دوست بدارد نمي توانند همديگر را از عذاب الهي نجات دهند، سپس استثنا كرده است

۱. تفسير برهان، ج ۷، ص ۱۶۶

هر كس كه آل محمد را دوست بدارد و فرمود: ﴿ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ مكر كسى كه خداوند به او رحم كند، كه او قادر و مهربان است.

﴿ إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ \* طَعَامُ الْأَثِيمِ ﴾ اين آيه دربارة ابوجهل نازل شده است. ﴿ كَالْمُهْلِ ﴾ يعني مس ذوب شده.

﴿ يَغْلِي فِي الْبُطُونِ ﴿ كَغَلْيِ الْحَمِيمِ ﴾ يعني مانند آبي كه در نهايت درجـه جوشش و غليان است.

خُذُوهُ فَاعْتِلُوهُ إلىٰ سَوْاءِ الْجَحيِم (٤٧) ثُمَّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَميم (٤٨) ذُقْ إِنَّكَ أَنَّتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ (٤٩) إِنَّ هٰذَا مَاكُنْتُمْ بِهِ تَمْتَرُونَ (۵۰) إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامِ أُمْبِنِّ (٥٦) في جَنَّاتٍ وَ عُيُونِ (٥٢) يَلْبَسُونَ مِنْ سُندُسِ وَ إِسْتَبْرَقِ مُتَقَاٰبِلِينَ (٥٣) كَذٰٰلِكَ وَ زَوَّجْنَاهُمْ بِحُورِ عَبِنِ (٥٤) يَدْعُونَ فيها بِكُلِّ فَاكِهَةٍ آمِنينَ (٥٥) لاَ يَذُوقُونَ فيهَا الْمَوْتَ إِلاَّ الْمَوْتَةَ الْأُولِيٰ وَ وَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحيم (٥٦) فَضْلاً مِنْ رَبِّكَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ (٥٧) فَإِنَّمْا يَسَّوْنَاهُ بِلِسْانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (۵۸) فَارْتَقِبْ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ (٥٩)

۴۷\_(به مامور جهنم خطاب شود:)این گنهکار را بگیرید و به میان دوزخ بیافکنید. ۴۸ ـ سپس بر سر او از عذاب جوشان بریزید.

۴۹ ـ (و به او گفته شود:) بچش (عذاب را) که تـو (مـی پنداشـتی) بسـیار قدرتمند و گرامی هستی.

۵۰ این همان عذابی است که همواره نسبت به آن در شک و تردید بودید.

01 ممانا پرهیزگاران در جایگاهی با امنیت هستند.

۵۲ در میان باغها و چشمهسارها (می باشند).

۵۳-لباسهایی از حریر نازک و ضخیم میپوشند و رو به روی هم

۵۴ بهشتیان اینچنین هستنان و آنها را با حورالعین تزویج میکنیم.

۵۵ آنها در بهشت هر میوهای که بخواهند در اختیارشان گذاشته میشود.

و در امنیت کامل هستنا. در امنیت کامل هستناد.

۵۶ در بهشت هیچ مرگی به سراغ آنها نمی آید مگر همان مرگ اول (که در دنیا چشیدهاند)، و خداوند آنها را از عذاب دوزخ محفوظ می دارد.

۵۷\_این فضلی از جانب پروردگارت است، که این همان رستگاری بزرگ است.

۵۸\_و ما آن (قرآن) را به زبان تو آسان ساختیم شاید که متذکر شوند. ۵۹\_پس منتظر باش که آنها نیز منتظرند.

﴿ خُذُوهُ فَاعْتِلُوهُ ﴾ يعنى پس بفشريد او را از همه جانب مانند ضغطهٔ قبر پس آنها را در ميان جهنم بيندازيد.

﴿ إِلَىٰ سَوْاءِ الْجَحِيمِ ﴾ سپس از آن حميم بر روى آنها بريزيد در آن هنگام به او گفته مى شود: ﴿ ذُقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ كه لفظ آيه خبر و معنايش حكايت از قول كسى است كه به او آن را مى گويد، ابوجهل مى گويد: من عزيز و

كريم هستم، پس در جهنم او را با همين كلمه سرزنش مىكنند. ا

سپس خداوند آنچه را که برای متقین از شیعیان امیرالمؤمنین الله آماده کرده را توصیف نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِینَ فِي مَقَامٍ أَمِینٍ \_ تا \_ إِلاَّ الْمُوْتَةَ الْأُولَى ﴾ یعنی در بهشت طعم سختی مرگ را که در دنیا چشیدهاند را نمی چشند و به سختی و گرفتاری نمی افتند.

﴿ وَ وَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \_ تا \_ فَارْ تَقِبُ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾ يعنى منتظر باش كه آنها نيز در انتظار هستند. ٢

ابن عباس دربارهٔ آیهٔ ﴿فَإِنَّمَا یَسَّرُنَاهُ بِلِسَانِکَ ﴾ گفت: خداوند به قولش اراده نموده آنچه را که از نعمتهای بهشت و عذاب آتش جهنم را تا صردم پند و اندرز بگیرند.

ای محمد ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ اراده میکند که شاید مشرکین پند و اندرز گرون کردند.

﴿ فَارْ تَقِب إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾ كه تهديد و وعده از جانب خداوند است. منتظر باش كه آنها نيز در انتظار هستند. ٣

ا. نورالثقلین، ج ۴، ص ۶۳۰

٢. نورالثقلين، ج ٢، ص ٣٣٣؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٧٢

٣. تفسير برهان، ج ٧، ص ١٧٢



# تفسير سورة جاثيه



۵۵ – سـورهٔ جـاثیه در م*ک*ـه

نازل شـده و دارای ۳۷ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكيم (٢)

إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ لاَّيَاتِ لِلْمُؤْمِنِينَ (٣)

ا \_ حم .

۲ \_این کتاب از جانب خداوند فادر و حکیم نازل شده است.

۳ - همانا در آسمانها و زمین آیات و نشانه ای برای مومنین است.

﴿ حم \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ

لآيًاتٍ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ كه در آسمانها ستارگان و خورشيد و ماه و در زمين آنچه

كه در آن مى رويد از انواع گياهان و نباتات براى مردم و چهارپايان، آيات الهى

هستند براى قومى كه انديشه مى كنند. ا

وَ اخْتِلاْفِ اللَّيْلِ وَ النَّهْارِ وَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَحْيًا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ تَصْرِبِفِ الرِّيَاحِ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (۵)

۵\_و نیز در رفت و آمد شب و روز، و رزقی (بارانی) که خداوند از آسمان

نازل کرده و زمین مرده را به وسیلهٔ آن زنده میکند، و نیز در وزش بادها، آیات و نشانهای است برای قومی که اندیشه میکنند.

﴿ وَ تَصْرِیفِ الرِّیاحِ آیاتُ لِقَوْمٍ یَعْقِلُونَ ﴾ یعنی از هر طرف می آید گاهی بادهای گرم و گاهی نیزبادهای سرد که گاهی ابرها را به حرکت در می آورند و گاهی رزق را در روی زمین می گسترانند و گاهی نیز درختان را بارور میکنند. ا

وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّاكِ أَنْهِم (٧)

يَسْمَعُ آيْاتِ اللَّهِ تُتَّلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا فَبَشَّرْهُ بِعَذَابِ أَلْهِم (٨)

وَ إِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْنَا ٱلتَّحَلَّمَا هُزُواۚ أُولَٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِنِّ (٩)

۷ ـ وای بر هر دروغگوی گنهگار.

۸\_آیات خدا را که بر او تلاوت می شود می شنود، اتما از روی تکبر بر
 مخالفت آن اصرار می ورزد، که گویی اصلاً آن را نشنیده است، چنین کسی
 را به عذابی در دناک بشارت ده.

۹ هنگامی که از بعضی از آیات ما آگاه میگردد آن را به تسمسخر
 میگیرد، که برای اینها عذاب ذلّت باری است.

﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ اثيم يعنى دروغكو.

﴿ يَسْمَعُ آياتِ اللهِ تُتُلِّي عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً ﴾ يعنى اصرار مىكنندك

آیات الهی دروغ است و بر خودشان تکبر میورزند.

﴿ كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُها ﴾ كويي كه اصلاً آن را نشنيده است.

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۲

﴿ وَ إِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْئاً اتَّخَذَها هُزُواً ﴾ كه ﴿ اذا علم ﴾ يعنى زمانى كه ببيند؛ كه علم در اينجا به معناى ديدن است.

هٰذَا هُدَى وَالَّذَبِنَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزِ أَلْبِمُّ (١١) اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فَبِهِ بِأَمْرِهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَصْلِهِ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢)

وَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ جَـمبِعاً مِـنْهُ إِنَّ فــي ذَٰلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ (١٣)

۱۱ ــاین قرآن مایهٔ هدایت است، و کسانی که به آیات پروردگارشان کافر شدند، برای آنها عذابی سخت و فردنهاک است.

۱۲\_ خداوند است که دریا را برای شما مسخر گردانید تا کشتی ها به فرمان او در آن حرکت کنید و از فضلش بهرهمند گردید، شاید که سپاس گزار باشید.

۱۳ و آنچه که در آسمانها و زمین است همه را از جانب خودش مسخر
 شما گردانید، همانا در این نشانههایی است برای قومی که متفکر هستند.

﴿ هٰذَا هُدئَ ﴾ يعني قرآن كه روشنگر است.

﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ أَلِيمٌ ﴾ سختى وبدى. سپس فرمود: ﴿اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْکُ ﴾ يعنى كشـتى در دريا.

سپس فرمود: ﴿ وَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ ﴾ يعنى آنچه در آسمانها از خورشيد و ماه و ستارگان و باران است. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۷۷

﴿ وَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ مراد بارانی است که در وقت خودش می آید و به کشت زارها و دیگر چیزها نفع می رساند. ا

قُلْ لِللَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِللَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِيَ قَـوْماً بِـما كَـانُوا يَكْسِبُونَ (١۴)

۱۴ ـ به کسانی که ایمان آورده اند بگو: کسانی راکه به «ایام الله» (روز قیامت) امیدی ندارند را ببخشند تا خداوند هر قومی را به خاطر اعمالی که انجام می دادند جزا بدهد.

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللّهِ ﴾ به ائمهٔ حق مى گويد بر عليه ائمهٔ جور و ستم نفرين نكنيد تا روزى كه خداوند آنها را عقاب مى كند. ﴿لِيَجْزِيَ قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ تا خداوند هر قومى را به خاطر اعمالى كه انجام مى دادند جزا بدهد.

مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَ مَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ (١٥) 10 - هر كس عمل صالحى انجام بدهد براى خودش به جا آورده است، و هر كس عمل بدى انجام دهـد به زيان خود اوست، سپس به سوى پروردگارتان باز گردانده مىشويد.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۷۸

۲. بحارالانوار، ج ۲، ص ۱۵ و ج ۲۳، ص ۳۸۳؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۳

ابن عباس دربارهٔ آیهٔ ذیل گفت: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ \* که خداوند ارادهٔ مؤمنین کرده است.

﴿ وَ مَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ ارادة منافقين و مشركين را نموده است.

﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ كه ارادهٔ كسانى كه به سوى او بىر مىگردند را كرده است. ا

ثُـمَّ جَعَلْنَاكَ عَـلَىٰ شَـربِعَةٍ مِـنَ الْأَمْـرِ فَـاتَّبِعْهَا وَ لاَ تَـتَّبِعْ أَهْـوْاءَ الَـذبِنَ لاَيَعْلَمُونَ (١٨)

إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً وَ إِنَّ الظَّالِمينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَ اللَّهُ وَلِيُّ الْمُتَقَيِنَ (١٩)

۱۸ ــ سپس تو را بر شريعت و آئيلي قرار داديم، پس از آن پيروي کن، و از کساني که چيزې نهي دائند پيروي مکن.

 ۱۹ همانا آنها هرگز نمی توانند تو را نسبت به چیزی از خداوند بی نیاز کنند، که ستمکاران کمک کار یکدیگر هستند، و خداوند یاور پرهیزگاران است.

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَبِعُهَا \_ تا \_ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً ﴾ اين آيه تأديب رسول خدا عَيَّا اللهِ است و معنايش امت مىباشد. ٢

أَ فَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلْهَهُ هَوْاهُ وَ أَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمٍ وَ خَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَ قَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِبِهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَ فَلاَ تَذَكَّرُونَ (٢٣) وَفَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَ نَحْيًا وَ مَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ وَ مَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاَّ بَظُنُونَ (٢٤)

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۷۸

۲. نورالثقلين، ج ۵، ص ٣

وَ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ مَاكَانَ حُجَّتَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا ائْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ (٢۵)

قُلِ اللّٰهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُميِتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ وَ لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٢٦)

۲۳ \_ آیا دیدی کسی را که معبودش را هوای نفس خودش قرار داده بود و خداوند او را با آگاهی گمراه ساخته و بسر گوش و قسلبش مُسهر زده و بسر چشمانش پردهای افکنده است؟ پس آیا کسی می تواند بعد از خداوند او را هدایت کند؟ آیا متذکر نمی شوید؟

۲۴\_و آنها گفتند: زندگی ما جز همین دنیا چیز دیگری نیست، گروهی از ما می میرند و گروهی دیگر جای آنها را می گیرد، و جنز روزگار و طبیعت کسی ما را هلاک نمی کند، و این سخنان آنها از روی علم و آگاهی نیست بلکه آنها فقط گمان می کنند.

۲۵\_و هنگامی که آیات روشن ما بر آنها خوانده می شود دلیلی در برابر آن ندارند مگر آنکه میگویند: اگر راست میگویید پدران ما را بیاورید (زنده کنید).

۲۶ ـ بگو: خداوند شما را زنده میکند سپس میمیراند، سپس شما را در روز قیامت که هیچ شک و تردیدی در آن نیست جمع میکند، ولکن بیشتر مردم نمیدانند.

﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلٰهَهُ هَوٰاهُ ﴾ اين آيه در باره قريش نازل شده كه هر چه را دلشان مي خواست مي پرستيدند.

﴿ وَ أَضَلَّهُ اللهُ عَلَىٰ عِلْمٍ ﴾ خداوند عذاب مى كند ايشان را به آنچه در حق اميرالمومنين على الله مرتكب شدند. اين آيه بعد از پيغمبر اكرم الله اميرالمومنين على الله على الله و ستم جاريست، در حق كسانيكه به امير المؤمنين و اهل بيت پيغمبر ظلم و ستم

نمودند به طوری که از روی هوای نفس هر چه خواستند کردند و برگردانیدند خلافت را از امیر المؤمنین و ائمه معصومین المین المین بعد از آنکه به امر پروردگار چند مرتبه رسول اکرم المینی از آنها عهد و پیمان گرفت بر ولایت و خلافت وصی و جانشین خود امیرالمؤمنین المینی .

﴿اتَّخَذَ اللَّهَ هُوَاهُ وَربارهٔ قریش نازل شده است و درباره اصحاب پیغمبر جاریست همانهائی که حق امیر المؤمنین الی را غصب کردند و امام منصوب از طرف خدا را رها کرده و به هوای نفس امام برای خود معین کردند و شاهد بر این معنا آیه ﴿وَ مَنْ یَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلْهُ مِنْ دُونِهِ ﴾ امیباشد و هر کس گمان کند و بگوید من امام هستم غیر از آن امامیکه خداوند معین کرده کیفر او آتش دوزخ است.

پس هر کس غیر علی الله المامی اختیار کند و او را بر علی مقدم بدارد مثل آن است که غیر خدا را به خدائی گرفته و به هوای نفس عمل کرده است.

پس از آن گفتار دهری و طبیعی مسلکان را بیان میکند که گفتند بعد از مرگ زنده نمی شویم ﴿وَ قَالُوا مُا هِيَ إِلا حَیاتُنَا الدُّنْیَا نَمُوتُ وَ نَحْیًا ﴾ و این مقدم است و موخر این است که دهریون اعتقاد به نشور و بعث بعد از مردن را ندارند و گفتند: زندگی میکنیم و میمیریم.

﴿ وَ مَا يُهُلِكُنَا إِلاَّ الدَّهُرُ \_ تا \_ يَظُنُّونَ ﴾ كه ﴿ طَن ﴾ در اين آيه به معناى شك است و در حق دهريه نازل شده و درباره كسانيكه به امير المؤمنين النَّا و فرزندانش بعد از پيغمبر اكرم عَيَّا الله ظلم و ستم نمودند جاريست چون ايمان آنها اقرار به زبان و صورى و بدون تصديق قلبى، از جهت ترس شمشير اسلام بود.

سپس خداوند گفتار دهريون را حكايت كرده و فرمود: ﴿ وَ إِذَا تُتُلَّىٰ عَلَيْهِمْ

انبیا، آیهٔ ۲۹؛ و هرکس از آنها بگوید: من جز خدا معبودی دیگر هستم.

آیاتنا بینات ماکان حُجَّتهٔ اللهٔ أَنْ قَالُوا ائتُوا بِآبائِنا إِنْ کُنتُمْ صَادِقِینَ ی یعنی بدرستی که شما بعد از مُردن مبعوث می شوید، پس خداوند فرمود: ﴿قُلِ الله عُرْمِيكُمْ ثُمَّ يَمُعِمْ عُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيامَةِ لا رَيْبَ فِيهِ وَ لٰكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ للْيَعْلَمُونَ ﴾ بگو: خداوند شما را زنده می کند سپس می میراند، سپس شما را در روز قیامت که هیچ شک و تردیدی در آن نیست جمع می کند، و لکن بیشتر مردم نمی دانند.

وَ لِـلَٰهِ مُـلُکُ السَّـمٰاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَـوْمَ نَـفُومُ السَّـاعَةُ يَـوْمَئِذِ يَـخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ (۲۷)

وَ تَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُـذَعَىٰ إِلَىٰ كِـثَابِهَا الْـيَوْمَ تُـجُزَوْنَ مَـاكُـنَتُمْ تَعْمَلُونَ (٢٨)

هٰذَا كِتَابُنَا يَنْطِئَ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّاكُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٢٩)

۲۷ ـ و حاکمیت آسمانها و زمین همه از برای خداست، و در آن روزی که قیامت بر یا میشود اهل باطل زیان می بینغد.

۲۸\_و (در آن روز) هر امتی را می بینی که به زانو در آمده است، هر امتی به سوی کتابش خوانده می شود، امروز جزای آنچه که انجام می دادید به شما داده می شود.

۲۹\_این کتاب ماست که به حق با شما سخن میگوید، که ما هر آنچه را که انجام میدادید را نوشته ایم.

﴿ وَ يَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴾ يعنى آنهائى كه دين الهى را باطل كردند.

﴿ وَ تَرِيٰ كُلَّ أُمَّةٍ جُاثِيَةً ﴾ يعنى مىبينى هر گروهى را كه از غايت دهشت و هيبت آن روز بر زانوهاى خود نشستهاند. ﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ إِلَىٰ كِتَابِهَا ﴾ هر امتى به سوى اعمالى كه بر آنها واجب كرده بوديم فرا خوانده مى شوند سپس فرمود: ﴿ هٰذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ \* اين دو آيه از محكمات هستند. ١

فرمود: قرآن حرف نمی زند لکن پیغمبر اکرم ﷺ و اهل بیت او ناطق به قرآن هستند ؛ پروردگار می فرماید: این پیغمبر به کتاب ما برای شما براستی و درستی سخن می گوید، و نزول آیه چنین است: 

هذاکتابنا ینطق علیکم بالحق 

الحق 

بالحق

عرض کردم: ما اینطور قرائت نمیکنیم. فرمود: بخدا قسم جبرئیل آیه را این طور بر محمد ﷺ نازل کرده است و از آیاتی است که نزول آن تحریف شده است. ۲

وَ قَبِلَ الْيَوْمَ نَنْسًاكُمْ كَمَا نَسبِتُمْ لِفَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا وَ مَأْوَاكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (٣۴)

ذٰلِكُمْ بِأَنَّكُمُ اتَّخَذْتُمْ آيْـاتِ اللَّهِ هُـزُواً وَ غَـرَّتْكُمُ الْـحَيَاةُ الدُّنْـيَا فَـالْيَوْمَ لاَيْخْرَجُونَ مِنْهَا وَ لاَ هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ (٣٥)

> فَلِلَٰهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَ رَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْغَالَمِينَ (٣٦) وَ لَهُ الْكِبْرِيَاءُ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكيمُ (٣٧)

۳۴\_و به آنها گفته می شود: امروز ما شما را فراموش می کنیم همچنان که شما دیدار این روز را فراموش کردید. و جایگاهتان آتش جهنم است، و شما هیچ یار و یاوری ندارید.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۱

۲. بحاراًلانوار، ج ۸۹ ص ۴۸؛ کافی، ج ۸ ص ۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۱

۳۵\_این به خاطر آن است که آیات خداوند را به تمسخر گرفتید و زندگی دنیا شما را فریب داد، پس امروز آنها را از آتش جهنم بیرون نمی آورند و هیچگونه عذری از آنهاپذیرفته نمی شود.

۳۶\_پس حمد و سیاس برای خداوند است، پروردگار آسمانها، و پروردگار زمین و پروردگار عالمیان.

۳۷ و برای اوست کبریا و عظمت در آسمانها و زمین، و اوست عنزیز و حکیم.

﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَنْسَاكُم ﴾ يعنى شما را ترك كرديم پس «نسيان» به معناى ترك است.

﴿ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا وَ مَأْوَاكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ۞ ذَلِكُمْ إِنَّكُمُ اتَّخَذْتُمْ آيَاتِ اللهِ هُزُولًا ۞ و آنها الممه التَّكِيُّ هستند يعنى آنها را تكذيب كرديد و استهزائشان نموديد و رس مرس من

﴿ فَالْيَوْمَ لا يُخْرَجُونَ مِنْها ﴾ يعنى از آتش جهنم.

﴿ وَ لا هُمْ يُسُنتَعْتَبُونَ ﴾ يعنى نه به آنها جواب داده مى شود و نه عذر شان مورد قبول واقع مى كردد.

﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَ رَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَ لَهُ الْكِبْرِياءُ ﴾ يعنى قدرت.

﴿ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ در آسمانها و زمين، و الوست عزيز و حكيم. ا

# تفسير سورة لحقاف



25 – سورهٔ احقاف در مک

نازل شده و دارای ۳۵ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (٢)

مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ وَ أَجَلٍ مُسَمَّى وَ الَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ (٣)

قُلْ أَ رَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ ذُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَـهُمْ شِرْكَ فِي السَّمَاوَاتِ ائْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صادِقبِنَ (۴)

.

۲ \_این کتاب از جانب خداوند عزیز و حکیم نازل شده است.

۳\_ ما آسمانها و زمین و آنچه را که در میان آنهاست جز به حق برای مدت معینی نیافریدیم، و کسانی که کافر شدند از آنچه که اندار می شوند روی گردان هستند.

۴ (به آنها) بگو: آن معبودان غیر خدایی را که میخوانید را به من نشان دهید که چه چیزی از زمین را آفریدهاند، یا آنها شرکتی در آفرینش آسمانها دارند؟ کتابی آسمانی قبل از این یا اثری علمی (برای اثبات

دلیل تان) برای من بیاورید اگر راستگو هستید.

﴿ حم ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ \_ تا \_ وَ الّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنْذِرُوا مَعْ فَرُوا مَمَّا أُنْذِرُوا مَعْ فَرَضُونَ ﴾ يعنى قريش هنگامى كه رسول خدا عَيَّ إِنْ أَنْهَا را به سوى آن فرا مى خواند و اين آيه عطف به آية ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ است.

سپس خداوند با آنها احتجاج نموده و فرمود: ای محمد به آنها بگو: \*أُ
رَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّٰهِ \* یعنی بتهائی که میپرستید ﴿أَرُونِسِ مَا ذَا
خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْکُ فِي السَّمَاوَاتِ ائْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هٰذَا أَوْ أَثَارَةٍ
مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* به من نشان دهید که چه چیزی از زمین را آفریدهاند،
یا آنها شرکتی در آفرینش آسمانها دارند؟ کتابی آسمانی قبل از این یا اثری
علمی (برای اثبات دلیلتان) برای من بیاورید اگر راستگو هستید. آ

وَ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَ هُمْ عَنْ دُغَائِهِمْ غَافِلُونَ (۵)

وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْذَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ (٦)

۴\_و چه کسی گمراه تر است از آن کسی که غیر خدا را میخواند که تا روز قیامت او را اجابت نمی کند، و اینها (بتها و غیر خدایان) از خواندن آنها (مشرکان) بی خبر هستند (و چیزی نمی شنوند)؟

۶-و هنگامی که مردم محشور میشوند معبودانشان دشمنان آنها بوده و از
 عبادت آنها اظهار بیزاری میکنند.

۱. فصلت، آیهٔ ۱۳؛ پس اگر اعراض کنند به آنها بگو: من شما را از صاعقهای مانند صاعقهٔ عاد و ثمود ترسانیدم.

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۵

﴿ وَ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لأيسَنتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ - تا -بِعِبُادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ كسى كه خورشيد و ماه و ستارگان و چهارپايان و درخت و سنگ را مىپرستد، هنگامى كه مردم در روز قيامت محشور مىشوند اين پرستش شدگان با آنها دشمنى نموده و از آنها روى گردان مىباشند.

أَمْ يَقُولُونَ افْتَزَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلاْ تَمْلِكُونَ لَي مِنَ اللَّهِ شَيْناً هُوَ أَعْـلَمُ بِـمْا تُفهِضُونَ فَهِهِ كَفَىٰ بِهِ شَههِداً بَيْتَي وَ بَيْنَكُمْ وَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٨) قُلْ مَاكُنْتُ بِدْعاً مِنَ الرُّسُلِ وَ مَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَ لاْ بِكُمْ إِنْ أَنَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحِىٰ إِلَىَّ وَ مَا أَنَا إِلاَٰ نَذِيرٌ ثِبِينٌ (٩)

۸\_یا میگویند: این آیات را بر خدا دروغ بسته است، بگو: اگر من این قرآن را بر خدا دروغ بسته بودم شما قدرت نجات من در برابر خداوند را ندارید. او به کارهایی که وارد می شوید داناتر است، کفایت می کند که او شاهد میان من و شماست، و او آمرزنده و مهربان است.

۹\_ بگو: من از اولین رسولان نیستم، و نمی دانم که عاقبت من با شما چه می شود، و می شود، و من از چیزی پیروی نمی کنم مگر آنچه که بر من وحی می شود، و من انذار کنندهٔ آشکاری هستم.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ اى محمد مى كويند قرآن از افتراهاى توست كه به خدا نسبت مى دهى، به آنها بكو: ﴿ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلاْ تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَيْئاً ﴾ اكر خداوند به من ثواب بدهد و يا عقاب نمايد شما قادر به دفع آن نيستيد.

﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِما تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ يعنى تكذيب مىكنند.

﴿ كَفَيْ بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْتَكُمْ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ كفايت مىكندكه او شاهد

میان من و شماست، و او آمرزنده و مهربان است. ا

ای محمد به آنها بگو: ﴿مَاكُنْتُ بِدْعاً مِنَ الرُّسُلِ ﴾ فقط من یک پیامبر نیستم، پیامبران زیادی نیز قبل از من بودهاند. آ

قُلْ أَ رَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَني إِسْرَائهِلَ عَلى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَ اسْتَكْبَرْتُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمبِنَ (١٠)

۱۰ - بگو: اگر دیدید که این قرآن از جانب خداست و شما به آن کافر شدید.
 و شاهدی از میان بنی اسرائیل به (حق بودن) آن شهادت دهد و ایسمان
 بیاورد و شما استکبار بورزید (آن موقع چه میکنید)؟ همانا که خداوند
 گروه ستمکاران را هدایت نمه کند.

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ وَ كَفَرْتُمْ بِهِ \_ تا \_ عَلَىٰ مِثْلِهِ ﴾ بكو: اكر قرآن از جانب خداوند است.

﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكْبَرُ تُمْ ﴾ منظور ازشاهد اميرالمومنين التَّلِ است و دليل بر آن آية ١٧ سورة هود مى باشد ﴿ أَ فَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَ يَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ ﴾ "يعنى اميرالمومنين التَّلِيْ . \*

إِنَّ اللَّهِ بِنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ (١٣) ١٣ ـ همانا كسانى كه گفتند: پروردگار ما الله است، سپس (بر سنحن خود) ثابت قدم ماندند، پس ترسى بر آنها نيست و آنها نيز اندوهگين نمىشوند.

ا. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۶

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۷

۳. هود، آیهٔ ۱۷ ؟ آیا آن کسی که دلیل آشکاری از پروردگار خویش دارد و به دنبال آن شاهدی از سوی او میباشد.

۴. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۷

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ يعنى بر ولايت اميرالمؤمنين النَّلِ استقامت كنيد. \

وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتْهُ أُمُّهُ كُرْهاً وَ وَضَعَتْهُ كُرْهاً وَ حَمْلُهُ وَ فَضَالُهُ ثَلاَثُونَ شَهْراً حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشَدَهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِبنَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْني وَفِصَالُهُ ثَلاَثُونَ شَهْراً حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشَدَهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِبنَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْني وَ أَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَوْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي في ذُرِّيتي إِنِّي تَبْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) وَأَصْلِحْ لِي في ذُرِّيتي إِنِّي تَبْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) ما وَأَصْلِحُ لِي في ذُرِيتي إِنِي بَنْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) ما وَأَصْلِع لَي في وَلَيْكُ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) ما وَأَسْلِع لِي في وَلَيْكُ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) ما وَلَا مَا اللّهُ مَلْ وَلَا وَمِي وَلَيْكُ وَ إِنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) ما وَلَا مَنْ وَلِي وَمِنْ في في وَلَيْكُ وَ إِنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (١٥) من الله من ورده و من الله شد و كفت: بروردگارا، به من عنايت كن تا شكر رشد رسيد، و چهل ساله شد و گفت: بروردگارا، به من عنايت كن تا شكر نعمتى كه به من و بدر و مادرم عطا فرمودى را بجا بياورم و عمل صالحى نعمتى كه به مورد رضاى تو باشد، و فرزندانم را صالح بگردان، كه من به انجام دهم كه مورد رضاى تو باشد، و فرزندانم را صالح بگردان، كه من به درگاه تو باز مى گردم و از تسليم شدگان هستم.

### مدت حمل امام حسين اليلا

﴿ وَ وَصَّيْتَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً ﴾ كه مراد از احسان رسول خداست. ﴿ بِوَالِدَيْهِ ﴾ يعنى حسن و حسين عِلْمَا الله سپس ثم عطف بر حسين النَّا الله و فرمود: ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهاً وَ وَضَعَتْهُ كُرُهاً ﴾ خداوند وجود حسين النَّا را قبل از حمل آن بزرگوار به رسولش خبر داد به اينكه امامت تا روز قيامت در فرزندان آن حضرت است، سپس كشته شدن و مصيبتهائى كه به آن حضرت و

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۱۱

بچه هایش می رسد را نیز خبر داد و عوض آن امامت را در نسلهای او قرار داد و به رسولش خبر داد که حسین کشته می شود و بعد در هنگام رجعت به دنیا بر می گردد و دشمنانش را می کشد و مالک زمین می گردد و آن قول الهی است که فرمود: ﴿وَنُرِیدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَی الَّذِینَ اسْتُضْعِفُوا فِی الْأَرْضِ ﴾ و ما اراده کردیم که بر آن مردم ضعیف شده در روی زمین منت گذاریم.

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ آو همانا ما پس از تورات در زبور نوشتيم كه: زمين را بندگان شايستهٔ ما به ميراث مىبرند.

خداوند به پیامبرش بشارت داد که اهل بیت تو مالک زمین میگردند و به دنیا برگشته و دشمنان را میکشند. و رسول خدا سی شد خبر حسین الله و چگونه کشته شدن او را برای حضرت فاطمه الله فرمود و آن حضرت از روی اکراه به حسین الله خشت.

سپس امام صادق الله فرمود: آیا دیده اید که به کسی بشارت فرزند ذکور داده شود و او از حمل آن کراهت داشته باشد.

یعنی حضرت فاطمه الله هنگامی که خبر کشته شدن حسین الله را شنید غمگین و ناراحت شد، و او را از روی کراهت به دنیا آورد. و فاصلهٔ میان امام حسن الله و امام حسین الله یک طهر بود. حسین الله شش ماه در شکم مادر بود و بیست و چهار ماه نیز از شیر گرفتنش بود و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿وَحَمْلُهُ وَ فِطَالُهُ ثَلا ثُونَ شَهْراً ﴾. "

١. قصص، آية ٥

۲. انبياء، آية ۱۰۵

٣. نورالثقلين، ج ٥، ص ١١

وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَا أَ تَعِذَانِني أَنْ أُخْرَجَ وَ قَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلي وَهُمَا يَشْتَعَبِثَانِ اللَّهَ وَيْلَكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلاَّ أَسْاطيرُ الْأَوَّلِينَ (١٧)

1۷ ـ و کسی که به پدر و مادرش بگوید: أف بر شما، آیا به من وعده می دهید که روز قیامت از قبر بیرون می آیم، در صورتی که پیش از من گروه های زیادی بودند (که زنده نشدند)؟ آن دو به درگاه خداوند استغاثه می کنند: وای بر تو، ایمان بیاور، همانا که وعدهٔ الهی حق است، پس می گوید: اینها چیزی جز افسانه های بیشینیان نیست.

﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفٍّ لَكُمًا أَ تَعِدَانِنِي أَنْ أُخْرَجَ \_ تا \_ مَا هٰذَا إِلا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ فرمود: دربارهٔ عبدالرحمن بن أبي بكر نازل شده است.

جابر بن عبد الله گوید: سپس خداوند با دم عبدالرحمن بن ابی بکر به مدح حسین التی پر داخت.

جابر بن یزید جعفی گوید: این حدیث را برای امام باقر اللیه نقل کردم، آن حضرت فرمود: ای جابر به خدا سوگند اگر دعای حضرت امام حسین سبقت می گرفت و اول مرتبه به زبان مبارک جاری می شد که: ﴿واصلح لی ذریتی \* بدون کلمه ﴿فی ﴾ تمام ذریه آن حضرت از ائمه می بودند و لکن دعای آن حضرت اینچنین به زبان او پیشی گرفت که: ﴿أَصْلِحُ لِی فِی ذُرِیتِی ﴾

با کلمهٔ ﴿فی﴾ بنابراین معنی کلام اینست که و به اصلاح آور برای من در میان فرزندان من و بعضی از آنها، پس بعضی از ایشان یکی پس از دیگری امام شدند و خدای تعالی به سبب ایشان حجت خود را ثابت گردانیده است. ۱

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۹۳

وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذَيِنَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فَي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَاكُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَاكُنْتُمْ تَفْسُقُونَ (٢٠)

۲۰ ـ و روزی که کافران را بسر آتش دوزخ عرضه میکنند (به آنها گفته میشود:) شما طیبات زندگانی دنیا را از بین بردید و از آن بهره بردید پس امروز کیفر شما عذاب خوار کننده است به خاطر آنچه که در زمین به غیر حق استکبار می ورزیدید و به فسق و فجور می پرداختید.

﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَنْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ يعنى در دنيا خورديد و نوشيديد و سوارى كرديد، و اين آيه درباره بنى فلان نازل شد.

و در باره جمله ﴿فَالْيَوْمَ يَجُزُونَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ فرمود: مقصود از آن عطش است.

﴿بِمَاكُنْتُمْ تَسُتَكُبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَاكُنْتُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ به خاطر آنچه كه در زمين به غير حق استكبار مىورزيديد و به فسق و فجور مىيرداختيد. ١

وَ اذْكُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنَّذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْفَافِ وَ قَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظهِم (٢١) فَالُوا أَ جِئْتُنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ آلِهَتِنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٢٢) فَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ وَ أَبَلَّعُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَ لَكِنِي أَرْاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ (٣٣)

١. نورالثقلين، ج ٥. ص ١٥

فَلَمَٰا رَأَوْهُ عَارِضاً مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَٰذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَـلْ هُـوَ مَـا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ربِحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢۴)

تُدَمِّرُكُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لأيُرىٰ إِلاَّ مَسْاكِنُهُمْ كَذْلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ (٢۵)

وَ لَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فَيِمَا إِنْ مَكَنَّاكُمْ فِيهِ وَ جَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعاً وَ أَبْصَاراً وَ أَفْنِدَةً أَغْنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَ لا أَبْصَارُهُمْ وَ لا أَفْنِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَ حَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُنَ (٢٦)

وَ لَقَدْ أَهْلَكُنْنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرَىٰ وَ صَرَّفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢٧) فَلَوْ لاَ نَصَرَهُمُ الَّذَيِنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبَاناً آلِهَةً بَلْ ضَلُّوا عَنْهُمْ وَ ذَٰلِكَ إِفْكُهُمْ وَ مَاكَانُوا يَفْتَرُونَ (٢٨)

۲۱ ـ و یادکن برادر قوم عاد راکه چون در سرزمین احقاف امتش را بیم داد در حالی که پیامبران زیادی قبل از او و نزدیک زمانش آمده بودند، (که گفت:) جز خدای یگانه نهرستید، همانا من بر شما از عـذاب روز بـزرگ می ترسم.

۲۲ \_ آنها گفتند: آیا آمدهای که ما را از عبادت خدایانمان باز داری؟ اگـر راست میگویی عذابی را که به ما وعده میدهی را بیاور.

۲۳ \_ گفت: علم آن نزد خداست، به آنچه که فرستاده شده ام را به شما میرسانم، ولکن شما را گروه نادان می بینم.

۲۴ ـ پس هنگامی که عذاب را به صورت ابری دیدند که به سوی در ها و رودخانه هایشان در حرکت هستند گفتند: این ابری باران زاست، (هود به آنها گفت: چنین نیست) بلکه این آن چیزی است که برای آمدنش عجله داشتید، تند بادی است که عذاب دردناکی دارد.

۲۵ ـ این بادی است که به فرمان پروردگارش همه چیز را دگرگون میکند. پس صبح کردند در حالی که چیزی در خانههایشان دیده نمیشد. (آری) اینچنین گروه مجرمین را کیفر میدهیم.

۲۶ ـ و به تحقیق به آنها قدرتی دادیم که آن را به شما ندادیم، و برای آنها گوش و چشم و گوش و چشم و گوش و چشم و قلب قرار دادیم (اما هنگام نزول عذاب) گوش و چشم و قلبشان هیچ سودی به حالشان نداشت، چونکه آیات خدا را انکار میکردند، و عاقبت آنچه را که استهزا میکردند دامنگیر آنها شد.

۲۷ ـ و به تحقیق آبادی هایی را که در اطراف شما بودند را هلاک کردیم، و آیات خود را (برای عبرت مردم) به گونه های مختلف بیان نمودیم شاید که باز گردند.

۲۸ ـ پس چرا معبودانی را که به غیر از خدا برگزیدند برای اینکه به خداوند نزدیکشان سازد یاریشان تکردند؟ بلکه از میانشان گم شدند؟ و ایس بود نتیجهٔ دروغشان و آنچه را که به خداوند دروغ می بستند.

#### سرزمين احقاف

﴿ اذْكُرُ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ ﴾ احقاف از سرزمین عاد است که ابتدای آن از شُقُوق (که منزلی در راه کوفه به مکه پس از واقصه میباشد) و انتهای آن تا اجفر (جایی میان فید و خزیمیه) است و مجموع آن چهار منزل است. ا

روایت است که معتصم دستور داد که در بطائیه چاهی را حفر کنند. سیصد قامت زمین را کندند، آبی از آن بیرون نیامدلذا از پیدا کردن آب ناامید

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۹۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۲۵۶

شده و از آن چاه دست بر داشتند و دیگر آن را نکندند. هنگامی که متوکل امور مملکت را بدست گرفت دستور داد آن چاه را دوباره بکنند تا به آب برسند، حفر کنندگان چاه در هر صد قامت تسمهٔ قرقرهای قرار می دادند تا اینکه به صخرهای رسیدند، آن صخره را شکستند از آن باد سردی بیرون آمد که هر کسی در اطراف آن بود را هلاک نمود. جریان را به متوکل اطلاع دادند، ولی او علت آن را نفهمید؛ گفتند که دربارهٔ آن از امام هادی این سؤال شود؛ و لذا جریان را برای امام النای نوشتند.

امام الله در جواب آنها فرمود: آنجا محل سکونت قوم عاد «احقاف» است که خداوند آنها را به وسیلهٔ باد «صرصر» یعنی گردبادی بسیار سرد و شتابنده هلاک نمود. ا

سپس خداوند حال قوم عاد را حكايت كرده و فرمود: ﴿قَالُوا أَجِئْتُنَا لِتَأْفِكُنَا ﴾ يعنى با دروغ ما را از چيزهائى كه پدرانمان پرستش مىكردند دور كنى.

﴿فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ يعنى از عذاب.

﴿ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ اكر از راستكويان هستى.

و هود مالیا پیامبر آنها بود و سرزمینی پربرکت داشتند پس خداوند در هنگام عذاب آنها هفت سال باران را بر آنها نفرستادتا اینکه خشکسالی آن سر زمین را از بین برد و خیر برکت از آنجا رخت بر بست. هو دمایی به آنها فرمود: ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ \_تا \_وَ لا تَتَوَلَّوا مُجْرِمِينَ ﴾ توبه کنید و به سوی

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ١٧

۲. هود، آیهٔ ۵۲ ؛ ای قوم من! از پروردگارتان طلب آمرزش نمایید و سپس به سوی او توبه کنید
 تا آسمان باران را پی در پی برایتان نازل کند و نیرویی بر نیروی شما بیفزاید، بنا بر این در حالی
 که گنهکارید، روی بر نگردانید.

آنها بر گردید.

ولی آنها ایمان نیاورده و طغیانگری نمودند، خداوند به هودیالی وحی فرستاد که آنها در فلان وقت با عذاب دردناک باد هلاک خواهند شد.

در وقت موعود ابری در آسمان ظاهر گشت که به سوی آنها می آمد، با دیدن آن ابر خوشحال شدند و به همدیگر گفتند: ﴿ هٰذَا عُارِضٌ مُمُطِّرُنَا \* این ابر برای ما باران می آورد.

هود الله به آنها فرمود: ﴿ بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ﴾ آن ابر باران نيست بلكه عذاب الهي است كه ظاهر كشته است.

﴿ فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ

رَبِّهَا ﴾ كه ﴿ تدمر كل شيء ﴾ لفظش عام و معنايش خاص است زيرا كه آن باد

چيزهاى زيادى را ترك كرده و آنها را از بين نبرده و فقط تمام اموال و اشياء و
خود اينها را نابود كرده و از بين برده است همچنانكه خداوند تبارك و تعالى
مىفرمايد: ﴿ فَأَصْبَحُوا لا يُرى إِلا مَسَاكِنَهُمْ ﴾ و همه اين اخبار از هلاكت
امتهاى گذشته جهت ترساندن و اخطار به امت حضرت محمد عَنَيْ است. ا

﴿ وَلَقَدُ مَكَنّا هُمْ فِيمًا إِنْ مَكَنّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعاً وَ أَبْصَاراً وَ أَفْئِدَةً ﴾ يعنى به تحقيق ما به آنها اعطا كرديم و آنها كفران نمودند پس عذاب بر آنها نازل شد پس بر حذر باشيد از آنچه كه بر آنها نازل شده بر شما نيز نازل شود سپس خداوند قريش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ وَ لَقَدْ أَهْلَكُنّا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرى وَ صَرَّفْنَا الْآيَاتِ ﴾ يعنى چگونگى هلاكت آنها را بيان نموديم. و مراد از شهرهاى اطراف سرزمينهاى قوم عاد و قوم صالح و قوم لوط مى باشد.

١. قصص الانبياء جزائري، ص ٨٥

سپس خداوند با آنها احتجاج كرده و فرمود: ﴿ فَلَوْ لا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبَاناً آلِهَةً بَلْ ضَلُّوا عَنْهُمْ ﴾ يعني باطل كردند.

﴿وَ ذَٰلِكَ إِفْكُهُمْ ﴾ يعنى دروغ آنها.

﴿ وَ مَا كَانُوا يَقْتَرُونَ ﴾ و آنچه راكه به خداوند دروغ ميبستند.

وَ إِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ مُنْذِرِبِنَ (٢٩)

فْالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسىٰ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَىٰ طَرِبقِ مُسْتَقبِم (٣٠)

يًا قَوْمَنَا أَجِيبُوا ذَاعِيَ اللَّهِ وَ آمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَ يُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلْيِم (٣١)

وَ مَنْ لاَ يُجِبُ ذاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُغَجِّرٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيّاءُ أُولَٰذِكَ في ضَلالٍ مُبينِ (٣٢)

أَ وَ لَمْ يَرَوْاً أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ لَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٣)

وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هٰذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَ رَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَاكُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (٣۴)

۲۹\_و (بیاد بیاور) هنگامی که گروهی از چن را به سوی تو متوجه نمودیم تا آیات قرآن را بشنوند، پس هنگامی که حاضر شدند گفتند: ساکت باشید و گوش کنید، پس چون تلاوتت تمام شد به سوی قومشان رفتند و آنها را انذار نمودند.

۳۰\_گفتند: ای قوم ما، همانا ما (آیات) کتابی را شنیدیم که بعد از موسی

نازل شده، تصدیق کنندهٔ کتابهای پیشین است، به سوی حق و راه راست هدایت میکند.

۳۱\_ای قوم ما، دعوت کننده به سوی الهی را اجابت کنید و به او ایسمان بیاورید که خداوند گناهانتان را می آمرزد و از عذاب دردناک پناهتان می دهد.

۳۲\_و کسی که دعوت کنندهٔ الهی را اجابت نکند پس نمی تواند در زمین از عذاب الهی فرار کند، و به غیر از خدا هیچ یاوری برای او نمی باشد، و چنین کسی در گمراهی آشکاری است.

۳۳\_آیا آنها نمی دانند خداوندی که آسمانها و زمین را آفریده و از آفرینش آنها ناتوان نشد، قادر است که مردگان را نیز زنده کند؟ آری او بر هر چیزی قادر و تواناست.

قادر و تواناست. ۳۴ و روزی که گافران را بر اتش جهنم عرضه کنند (به آنها گفته شود:) آیا این حق نیست؟ میگویند: بلی به پروردگارمان سوگند که حق است؛ (خداوند) می فرماید: پس بچشید عذاب را به خاطر آنچه که کفر ورزیدید.

﴿ وَ إِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ \_ تا \_ أُولَئِكَ فِي ضَلالًا مُبِينٍ ﴾ تمام آیات حکایت از جن است و سبب نزول این آیات این بود که رسول خدا مَی از مکه بیرون شد و به بازار عکاظ رفت، زید بن حارثه هم با آن جناب بود، و آن حضرت مردم را به اسلام دعوت میکرد، ولی حتی یک نفر هم دعوتش را اجابت نکرد، و احدی را نیافت که دین او را بپذیرد، ناچار به مکه برگشت.

همین که به محلی به نام «وادی مجنه» رسید عبادت شبانه خود را تلاوت قرآن قرار داد، چند نفر از طائفه جن از کنارش میگذشتند، همین که صدای قرائت رسول خدا عَلَيْ الشيدند گوش دادند، و چون قرآن او را شنيدند به يكديگر گفتند: ساكت، ببينيم چه مىخواند. همين كه تلاوت قرآن حضرت تمام شد به سوى قوم خود برگشتند و به انذار آنان پرداخته، گفتند: ﴿وَلَّوْا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسىٰ مُصَدّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللّهِ وَ آمِنُوا بِهِ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ يَا قَوْمَنا اللهِ وَ آنها را انذار نمودند. و تا \_أولئِكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ به به سوى قومشان رفتند و آنها را انذار نمودند. گفتند: اى قوم ما، همانا ما (آيات) كتابى را شنيديم كه بعد از موسى نازل شده، تصديق كننده كتابهاى پيشين است، به سوى حق و راه راست هدايت مىكند. اى قوم ما، دعوت كننده به سوى الهي را اجابت كنيد و به او ايمان بياوريد كه خداوند گناهانتان را مى آمر زد و از عذاب دردناك پناهتان مىدهد. و كسى كه دعوت كننده الهى را اجابت نكند پس خمى تواند در زمين از عذاب الهى درار كند، و به غير از خدا هيچ ياورى براى او تمى باشد، و چنين كسى در گمراهى كند، و به غير از خدا هيچ ياورى براى او تمى باشد، و چنين كسى در گمراهى آشكارى است.

آن گاه نزد رسول خدا عَنْ آمده اسلام و ایمان آوردند، و رسول خدا عَنْ آمده معالم و شرایع اسلام را به ایشان تعلیم کرد. پس خدای تعالی این آیات را بر پیامبرش نازل فرمود: ﴿قُلْ أُوحِیَ إِلَیَّ انَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ ... ﴾ تا آخر سوره و در آن، کلام جنیان را حکایت کرده است. رسول خدا عَنْ الله یک نفر از آنان را امیر ایشان کرد و همواره نزد آن جناب بر می گشتند و رسول خدا عَنْ الله امیرالمؤمنین را مامور کرد تا معالم دین را به ایشان بیاموزد، پس جنیان هم (مانند انسانها) مؤمن و کافر دارند، ناصبی و یهودی و نصاری و مجوسی دارند، و همانطور که انسانها فرزند آدمند آنها هم فرزند جان هستند. ا

١. بحار الانوار، ج ١٨، ص ٨٩

از عالم الله سوال شد آیا مؤمنین جنی هم داخل بهشت می شوند؟ فرمود: نه، لیکن برای خدای تعالی حظیره هایی بین بهشت و دوزخ هست که مؤمنین از جن و فساق از شیعه در آنجا قرار داده می شوند. ا

سپس خداوند با دهریون احتجاج کرده و فرمود: ﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللّٰهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوٰاتِ وَ الْأَرْضَ وَ لَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ آیا آنها نمی دانند خداوندی که آسمانها و زمین را آفریده و از آفرینش آنها ناتوان نشد، قادر است که مردگان را نیز زنده کند؟ آری او بر هر چیزی قادر و تواناست.

فَاصْبِرْكَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَ لا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُسوعَدُونَ لَسمْ يَسْلَبُنُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَار بَـلاغٌ فَـهَلْ يُـهْلَكُ إِلاَّ الْـقَوْمُ الْفَاسِقُونَ (٣٥)

۳۵ ـ پس صبر کن همچنانکه پیامبران اولواالعنزم صبر کردند، و برای (عذاب) آنها عجله مکن، تا هنگامی که وعدههایی که به آنها داده می شود با چشم خود ببینند (که در آن روز) گمان می کنند که ساعتی از روز (در دنیا) درنگ کردهاند، این ابلاغ و اتمام حجتی برای همه است، پس آیا جز قوم فاسق هلاک می شوند؟

سپس خداوند پیامبرش را به صبر ادب نموده و فرمود: ﴿فَاصْبِرْ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ كه آنها عبارتند از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی بن مریم النیلا و محمد مَن و معنی اولواالعزم این است كه در اقرار به وحدانیت خدا و به نبوت انبیای قبل و بعد از خود از دیگران پیشی گرفته، و تصمیم

١. بحارالانوار، ج ٤٠، ص ٨١؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ١٩٨

گرفتند در برابر تکذیب و آزار قوم خود صبر کنند. <sup>ا</sup>

سپس فرمود: ﴿ وَ لا تَسْتَعُجِلْ لَهُم ﴾ يعنى شتاب مكن براى كفار قريش در عذاب.

﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَـهَارٍ بَـلاَغٌ ﴿ در روز قيامت ميبينند كه در دنيا جز ساعتي از روز درنگ نداشته اند.

﴿ بَلاٰغٌ ﴾ يعنى آن را به آنها برسان ﴿ فَهَلْ يُهُلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ پس آيا جز قوم فاسق هلاك مىشوند؟ ٢



۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۶۳

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۲



# تفسير سورة محمد علله



٤٧ – سـورهٔ محمدﷺ در

مدینه نازل شده و دارای ۳۸

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم

الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ (١)

۱ \_ كسانى كه كافر شده و از راه خدا باز مىدارند، خداوند اعمال آنها را از

ن میبرد.

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَصَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ دربارهٔ كسانى كه بعد از رسول خدا عَيَّا الله مرتد شدند و حق أهل بيت أن حضرت را غصب نمودند و راه اميرالمؤمنين عليَهِ و ولايت ائمه المَيَّا را بستند نازل شده است.

﴿ أَضَلَّ أَعُمالَهُم ﴾ يعنى آن اعمالى كه با رسول خدا عَلَيْ الستند از جهاد و يارى نمودن آن حضرت را باطل كردند. ١

حسن بن عباس حریشی گوید امام باقر علیه فرمودند: امیرالمؤمنین علیه بعد از وفات رسول خدا می گوید امام باقر علیه فرمودند: امیرالمؤمنین علیه بعد از وفات رسول خدا می گوید امام در مسجد جمع شده بودند با صدای بلندی آیه ﴿الَّذِینَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِیلِ اللهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ را خواندند، ابن عباس به آن حضرت گفت: ای اباالحسن برای چه این آیه را خواندی؟

فرمود: آیهای از قرآن را خواندم.

گفت: به خاطر امرى آن را خواندى؟

فرمود: بله! همانا خداوند در قرآن مىفرمايد: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ آيا شهادت مىدهى كه رسول خدا ﷺ فلانى را خليفة خود قرار داد؟

ابن عباس گفت: من از رسول خدا عَلَيْهِ نشنيدم كسى را خليفه بعد از خود قرار دهد جز شما را.

فرمود: پس چرا با من بیعت نکردی؟

گفت: مردم با ابوبكر بيعت كردند و من هم از آنها پيروى كردم.

امیرالمؤمنین این فرمود: همچنانکه مردم بعد از حضرت موسی در اطراف گوساله جمع شدند و آن را پرستیدند؛ که خداوند شما را اینجا آزمایش نمود و مثل شما ﴿کَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمًا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّٰهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لِأَيْبُصِرُونَ ﴿ صُمْ بُكُمْ عُمْ مُي فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴿ نَهِ مَانند کسی هست که آتشی افروخته تا در بیابان تاریک راه خود را پیدا کند ولی هنگامی که آتش اطراف خود را روشن ساخت خداوند طوفانی میفرستد و آن را خاموش میکند، و در تاریکی وحشتناکی که چشم کار نمیکند آنها را رها میسازد؛ آنها کر، گنگ و کورند بنابراین از راه خطا باز نمیگردند! آ

وَالَّذَيِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ وَ آمَنُوا بِمَا نُزَّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ (٢) ذٰلِكَ بِأَنَّ الَّذَبِنَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَ أَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ

۱. حشر، آیهٔ ۷؛ آنچه که رسول خدا برای شما آورده را بگیرید و از آنچه که نهی کرده خودداری نمایید.

۲. بقره، آیهٔ ۱۷ و ۱۸

۳. بحارالانوار، ج ۲۹، ص ۱۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۶۷؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۴

### كَذْلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ (٣)

۲ - و کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند و به آنچه که بر محمد عَلَیْجَانهٔ نازل شده ایمان آوردند، که آن حق از جانب پروردگارشان است که خداوند از گناهان آنها درگذشت و امورشان را اصلاح نمود.

۳-این به خاطر آن است که کافران از باطل پیروی کردند، و کسانی که ایمان
 آوردند و از حقی که از جانب پروردگارشان بود پیروی نمودند، اینچنین
 خداوند برای مردم مَثَل هایی میزند.

اسحاق بن عمار روايت كند كه امام صادق الله فرمود: آية ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ آمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ مَى على وَ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيَّنَاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ اينچنين نازل شده است. ا

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ اين آيه دربارهٔ ابوذر و سلمان و عمار و مقداد نازل شده است كه عهد و پيمانشان را نقض نكردند.

﴿ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾ يعنى بر ولايتى كه خداوند آن را نازل فرمود ثابت قدم ماندند.

﴿ وَهُوَ الْحَقُّ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين النَّهُ .

﴿ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ يعنى حالشان را اصلاح نمود. سپس اعمال آنها را ذكر كرده و فرمود: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ ﴾ يعنى آنها كسانى هستند كه از دشمنان رسول خدا سَيَّا الله و الميرالمؤمنين النَّا بيروى كردند ﴿ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ \* و كسانى كه ايمان آوردند و از حقى كه از جانب پروردگارشان بود پيروى

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۶۸ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۷

نمودند. ا

امام صادق الله فرمود: رسول خدا تَهَا فَيْ فرمودند: سوره محمد نصفش درباره ما و نصف دیگرش درباره دشمنان ماست و دلیل بر آن این آیه است خَدَلِک یَضُرِبُ الله لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ اینچنین خداوند برای مردم مَثَلهایی میزند. آ

فَإِذَا لَقَبِتُمُ الَّذَيِنَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَ إِمَّا فِذَاءٌ حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ذَٰلِكَ وَ لَوْ يَشْاءُ اللّٰهُ لاَنْتَصَرِّ مِنْهُمْ وَ لَكِنْ لِيَبْلُوا بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ۚ وَ الَّذَبِنَ قُتِلُوا في سَبِيلِ اللّٰهِ فَلَنْ

يُضِلُّ أَعْمَالُهُمْ (۴)

سَيَهْدبِهِمْ وَ يُصْلِحُ بَالَهُمْ (٥)

وَ يُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةُ عَرَّفُهَا لَّهُمْ (١)

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرْكُمْ وَ يُثَبَّتُ أَقْدَامَكُمْ (٧) وَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَهُمْ وَ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ (٨)

ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطَأَعْمَالَهُمْ (٩)

۴\_و هنگامی که با کافران (در میدان جنگ) رو به رو شدید گردنهایشان را بزنید، تا وقتی که دشمنان زیادی را از بین ببرید، پس از آن اسیران جنگ را محکم ببندید، بعد یا بر آنها منت بگذارید و (آزادشان کنید) یا فدیه بگیرید، تا جنگ سختیهای خود را فرو گذارد. برنامه این است، و اگر خدا می خواست خودش از کافران انتقام می گرفت و لکن می خواهد شما را به

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۶۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۵
 ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۷

وسیلهٔ یکدیگر امتحان کند، و کسانی که در راه خدا کشته شدند، خداوند هرگز اعمالشان را ضایع نمی گرداند.

۵\_ بزودی آنها را به سعادت هدایت کرده و امورشان را اصلاح می فرماید.
 ۶\_ و آنها را در بهشتی که به ایشان شناسانده بود وارد می کند.

۷..ای کسانی که ایمان آوردهاید، اگر خدا را یاری کنید خداوند نیز شما را یاری میکند و قدمهایتان را ثابت و استوار میگرداند.

۸\_و کسانی که کافر شدند، مرگ و هلاکت بر آنهاا و اعمالشان نابود باد.
 ۹\_این به خاطر آن است که بدانچه خداوند نازل کرده بود کراهت داشتند،
 پس خداوند اعمالشان را نابود کرد.

﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبُ الرُّقَابِ \_ تا \_ لأَنْتَصَرَ مِنْهُمْ ﴾ پس اين حكم شمشير از براى مشركان عجم از زنادقه و كسانى كه اهل كتاب نيستند و از آتش پرستان و ستاره پرستان مى باشند، جارى است.

﴿ فَإِذْ الْقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ ﴾ خطاب به جماعتى است و معنايش براى رسول خدا عَيَّيْنَ في امام بعد از آن حضرت مى باشد.

﴿ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ \* سَيَهْدِيهِمْ وَ يُصْلِحُ بَالَهُمْ \* وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ يعنى بهشت را براى آنها وعده داده و برايشان ذخيره نموده است.

﴿لِيَبْلُوا ابَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ﴾ يعنى شما را امتحان مىكند. ا

سپس امیر المؤمنین الله الله و را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا الله یَنْصُرُکُمْ وَ یَکْبَّتْ أَقْدَامَکُمْ ﴾ ای کسانی که ایمان آورده اید، اگر خدا را یاری کنید خداوند نیز شما را یاری میکند و قدم هایتان را ثابت و

١. تفسير صافي، ج ٤، ص ٢٠٠ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٠٥

استوار میگرداند. ۱

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَاً لَهُمْ وَ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّـهُ ـ دربارهٔ على النَّا إِلَّهِ ـ فَأَحْبَطَأَعْمَالَهُمْ ﴾ `

امام باقر عليه فرمود: جبرئيل با اين آيه ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ في على الله على على إلا أنه كشط الاسم فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ بر محمد نازل شد يعنى آيه را اين چنين آورد.

أَ فَلَمْ يَسبِرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُواكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَ لِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهُا ﴿ ﴿ ( )

ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذَبِنَ آمَنُوا وَ أَنَّ الْكَافِرِينَ لاَ مَوْلَىٰ لَهُمْ (١١) إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ جَنَّاتٍ تَـجْرِي مِـنْ تَـحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَاللَّهِ مِنْ أَكُلُونُ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَـنُوىً لَهُمْ (١٢) الْأَنْهَارُ وَالَّذِبِنَ كَفَرُوا يُتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونُ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَـنُوىً لَهُمْ (١٢)

 ۱۰ آیا در روی زمین سیر و سفر نمیکنند تا ببینند که عاقبت پیشینیانشان چگونه بود؟ خداوند آنها را هلاک کرد، و برای کافران امثال اینگونه عواقب خواهد بود.

۱۱ - این به خاطر آن است که خداوند مولی و سرپرست کسانی است که ایمان آوردهاند و برای کافران مولی و سرپرستی نیست.

۱۲ ـ همانا خداوند کسانی راکه ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند را در باغهایی وارد میکندکه از زیر درختانش نهرها جاریست، و کسانی که

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۷

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۷

کافر شدند از متاع دنیوی بهرهٔ کمی میبرند و همچون جهارپایان میخورند، و آتش جهنم جایگاه آنهاست.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعنى آيا در حالات امتهاى گذشته نگاه نمى كنند.

﴿ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ يعنى آنها را هلاك كرده و عذاب نمود؛ سبيس فرمود: ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ يعنى آنهائي كه كافر شدند و آنچه را كه خداوند دربارهٔ حضرت على التَّلِيْ نازل فرمود آن را خوش نداشتند.

﴿أَمْثَالُها ﴾ يعنى براى آنها از عذاب و هلاكت امتهاى گذشته مثلى زديم.

سپس مومنینی را که بر امامت امیر المؤمنین الله ثابت قدم بودند را ذکر کرده و فرمود: ﴿ ذَٰلِکَ بِأَنَّ الله مَوْلَى الَّذِینَ آمَنُوا وَ أَنَّ الْکَافِرِینَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ \* این به خاطر آن است که خداوند مولی و سرپرستت کسانی است که ایمان آوردهاند و برای کافران مولی و سرپرستی نیست.

سبس مومنين را ذكر كرده و فرمود: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدُخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ ﴾ يعنى به ولايت على النِّلِا.

﴿جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ از دشمنانش. ﴿يَتَمَتَّعُونَ وَ يَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ ﴾ يعنى زياد مىخورند. ﴿وَالنَّارُ مَثْوِيَ لَهُمْ ﴾ و آتش جهنم جايگاه آنهاست.

وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَ جَتْكَ أَهْلَكُنْاهُمْ فَلا نَاصِرَ لَهُمْ (١٣)

۱۳ ـ چه شهرهای بسیار که نیرومندتر از شهری (مکه) بودند که تو را از آن بیرون کردند، که ما همهٔ اهلش را هلاک کردیم و آنها هیچ یاوری نداشتند.

﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتُكَ أَهْلَكُنْاهُمْ فَلا نَاصِرَ لَهُمْ ﴾ چه بسا از امتهای گذشته را هلاک نمودیم که قریههای آنها محکمتر از قریهٔ تو یعنی مکه که تو را از آن بیرون کردند بود و آنها هیچیاوری نداشتند.

أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ (١٤) مَثَلُ الْجَنَّةِ النَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنَّهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَ أَنَّهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرٌ طَعْمُهُ وَ أَنَّهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ وَ أَنَّهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصَفِّى وَ لَهُمْ فيها مِنْ كُلُّ الثَّمَرُاتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَ سُقُوا مَاءً حَميماً فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ (10)

۱۴ ـ آیا کسی که از حانب پروردگارش دلیل روشنی دارد همانند کسی است که عمل زشتش برای او زیبا جملوه داده شده و از هموای نفسشان پیروی میکنند.

10 ــ توصیف بهشتی که به پرهیزگاران وعده داده شده است که در آن نهرهایی از آب زلال و صاف غیر متغیر میباشد، و نهرهایی از شیر که هرگز طحمش تغییر نمیکند، و نهرهایی از شراب ناب (طهور) که برای نوشندگانش باعث لدّت است، و نهرهایی از عسل مصفّاست، و برای آنها در آنجا از تمام میوههاست، و آمرزشی از جانب پروردگارشان میباشد، آیا اینها همانند کسانی هستند و از آب جهنم همیشگی هستند و از آب جوشان نوشانده میشوند و اندرونشان را یاره یاره میکند؟

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ يعنى اميرالمؤ منين اللَّهِ .

﴿ كُمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ ﴾ يعنى آنهائى كه حقّ حضرت على الله الله واغصب كردند ﴿ وَ اتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ و از هواى نفسشان پيروى مىكنند.

سپس برای دوستان و دشمنان آن حضرت مثلی می زند و برای دوستانش می فرماید: ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مُاءٍ غَيْرِ آسِنٍ \_ تا \_ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾ و خمر يعنی ظرفهای نوشيدنی که هر وقت ولی خدا از آن ميل می کند بوی مشک و عنبر از آن احساس می کند.

﴿ وَ أَنْهَارُ مِنْ عَسَلٍ مُصَفَّى وَ لَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ ﴿ و نهرهایی از عسل مصفّاست، و برای شما در آنجا از تمام میوههاست، و آمرزشی از جانب پروردگارشان میباشد. ا

سپس برای دشمنان مثلی زده و فرمود: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَالِدُ فِي النَّارِ وَ سُقُوا مَاءً حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعًاءَهُم ﴾ به پيامبرش فرمود: آيا كسى كه در اين بهشت توصيف شده است مانند كسى است كه در آتش جهنم مى باشد، همانا دشمن خدا مانند ولى أو نيست.

وَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَٰى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوالِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَا ذَا قَالَ آنِمَا أُولَٰئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴿١٦) وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدئ وَ آثَاهُمْ ثَقْوَاهُمْ ﴿١٧)

18 ـ و گروهی از آنها به سخنانت گوش میدهند تا هنگامی که از نزد تو بیرون میروند به کسانی که علم و دانش داده شده (با تمسخر) میگویند: دوباره (پیامبر) چه گفت؟ اینها کسانی هستند که خداوند بر قبلبهایشان مهر زده است و از هوای نفسشان بیروی میکنند.

۱۷ ـ و کسانی که هدایت یافتهاند، (خداوند) بر هدایتشان می افزاید، و تقوا
 و یرهیزگاری به آنها عطا می فرماید.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۹

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُو تُواالْعِلْمَ مَا ذَا قَالَ آنِفاً ﴾ اين آيه دربارهٔ منافقين از اصحاب رسول خدا يَّنَيُّ نازل شده است آنها وقتى آيهاى از قرآن را از پيامبر يَّنَيُ مى شنيدند به آن ايمان نمى آوردند و هنگامى كه از نزد پيامبر بيرون مى آمدند به مومنين مى گفتند محمد چه مى گفت؟ پس خداوند فرمود: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قَلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ آنها كسانى بودند كه خداوند بر قلبهايشان مهر زده و از هوا و هوس هايشان پيروى مى كردند. \

ابوبصیر گویداز امام باقر الله شنیدم که می فرمود: همانا رسول خدا الله اصحابش را دعوت می کرد، پس هر کس از آنها که خداوند برایش خیری را اراده کرده بود دعوت پیامبر را می شنید و آن را درک می کرد و هر کسی که خداوند برایش شرّ اراده کرده بود بر قلبش مهر می زد و آن را نمی شنید و درکش نمی کرد و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿حَتّٰی إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِکَ وَرَکش نمی کرد و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿حَتّٰی إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِکَ فَالُو اللّذِینَ أُو تُو اللّهِلْمَ مَا ذَا قَالَ آنِفا ﴾ تا هنگامی که از نزد تو بیرون می روند به کسانی که علم و دانش داده شده (با تمسخر) می گویند: دوباره (پیامبر) و چه گفت؟

سپس هدایت یافتگان را ذکر کرده و فرمود: ﴿وَالَّذِینَ اهْتَدَوْا زُادَهُمْ هُدیً وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ و این آیه رد کسی است که گمان میکند ایمان کم و زیاد نمی شود. "

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۷۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۰

بحاراً لانوار، ج ۲۳، ص ۳۸۷؛ تباویل الایات الظاهره، ص ۵۷۱؛ تنفسیر عیاشی، ج ۲، ص ۲۷۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۷۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، م س ۲۱۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۳ .
 تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۰

فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جُـاءَ أَشْـزاطُـهَا فَـأَنَّى لَـهُمْ إِذَا جَاءَتْهُمْ ذِكْرَاهُمْ (١٨)

۱۸ ـ پس آیا آنها (کافران) انتظاری جز این دارند که قیامت ناگاه فرا برسد؟ که به تحقیق شروط و علائم آن آمده است، پس هنگامی که بیاید در آن حال تذکر و یادآوری آنها فایده ای نمی بخشد؟

#### شرايط قيامت

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ ﴾ كه مراد از ﴿ السَّاعَةَ ﴾ قيامت است ﴿ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُها ﴾ \

سلیمان بن مسلم خشاب از عبد الله بن جریح مکی از عطاء بن ابی ریاح از عبد الله بن عباس نقل کرده که گفت: با رسول خدا به زیارت حج رفتیم، همان حجی که بعد از آن رسول خدا می از دنیا رفت، و یا به عبارت دیگر حجة الوداع، رسول خدا می در کعبه را گرفت و سپس روی نازنین خود را به طرف ما کرد و فرمود: می خواهید شما را خبر دهم از علامات قیامت؟

و در آن روز سلمان الله از هر کس دیگر به آن جناب نزدیکتر بود، لذا او در پاسخ رسول خدا مَیکی عرضه داشت: بله یا رسول الله.

حضرت فرمود: یکی از علامتهای قیامت این است که نماز ضایع می شود یعنی از میان مسلمین می رود و از شهوات پیروی می شود و مردم به سوی هواها میل می کنند، مال و ثروت مقامی عظیم پیدا می کند و مردم آن را تعظیم می کنند، دین به دنیا فروخته می شود، در آن زمان است که دل افراد با ایمان در جوفشان، برای منکرات بسیاری که می بینند و نمی توانند آن را تغییر دهند

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۱

آب می شود آن چنان که نمک در آب حل می گردد.

سلمان با تعجب عرضه داشت: یا رسول الله: به راستی چنین روزی خواهد رسید؟

فرمود: آری، به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در آن هنگام سرپرستی و ولایت مسلمانان را امرای جور به دست میگیرند امرایی که وزرایی فاسق و سرشناسانی ستمگر و امنایی خائن دارند.

سلمان پرسيد: براستي چنين وضعي پيش خواهد آمديا رسول الله؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این موقع منکر، معروف، و معروف، منکر می شود، خائن امین قلمداد می گردد و امین خیانت می کند، در و غگو تصدیق می شود و راستگو تکذیب می گردد.

سلمان با حالت تعجب پرسید: یا رسول الله به راستی چنین چیزی خواهد مراکستان پرارسی سال

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در آن روزگار زنان به امارت می رسند و کنیزان طرف مشورت قرار می گیرند و کودکان بر فراز منبر می روند و دروغ نوعی زرنگی و زکات خسارت، و خوردن بیت المال نوعی غنیمت شمرده شود، مرد به پدر و مادرش جفا ولی به دوستش نیکی می نماید و ستاره دنباله دار طلوع می کند.

سلمان باز پرسید: یا رسول الله آیا چنین چیزی خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان! در این موقع زن با شوهرش در تجارت شرکت میکند و باران در فصلش نیامده بلکه در گرمای تابستان میبارد و افراد کریم سخت خشمگین میگردند، مرد فقیر تحقیر میشود، در این هنگام بازارها به هم نزدیک میشوند وقتی یکی

میگوید: من چیزی نفروختم؛ و آن دیگری میگوید: من سودی نبردهام، طوری میگویند که هر شنونده میفهمددارد به خدا بد و بیراه میگوید.

سلمان پرسيد: آيا حتما چنين وضعى خواهد شديا رسول الله؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در این هنگام اقوامی بر آنان مسلط می شوند که اگر لب بجنبانند کشته می شوند و اگر چیزی نگویند دشمنان همه چیزشان را مباح و برای خود حلال می کنند تا با بیت المالشان کیسه های خود را پر کنند و به ناموسشان تجاوز نموده، خونشان را بریزند و دلهاشان را پر از وحشت و رعب کنند و در آن روز مؤمنین را جز در حال ترس و وحشت و رعب و رهبت نمی بینی.

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا چنین روزگاری بر مؤمنین خواهد گذشت؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام چیزی از مشرق می آورند و چیزی از مغرب تا امت اسلام را سرپرستی کنند، در آن روز وای به حال ناتوانان امت من، از شرّ شرقی و غربیها و وای به حال آن شر بان و غربیان از عذاب خدا، آری نه کوچکی را رحم می کنند و نه پاس حرمت بزرگی را نگه دارند و نه از هیچ مقصری عفو می کنند، اخبارشان همه فحش و ناسزا است، جثه آنان جثه و بدن آدمیان است ولی دلهاشان دلهای شیاطین.

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا چنین روزی خواهد رسید؟ فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان، در این هنگام مردان به مردان اکتفاء میکنند و زنان به زنان و همان طوری که پدر و اهل خانواده نسبت به دختر غیرت به خرج میدهند، نسبت به پسر نیز غیرت به خرج می دهند، مردان به زنان شبیه می شوند و زنان به مردان و زنان بر مرکبها سوار می شوند که از طرف امت من لعنت خدا بر آنان باد.

سلمان با تعجب پرسيد: يا رسول الله آيا چنين وضعى پيش مى آيد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان، در این هنگام مساجد طلاکاری و زینت می شود آن چنان که کلیساها و معبد یهودیان زینت می شود، قرآنها به زیور آلات آرایش و مغازه ها بلند و صفها طولانی می شود اما با دلهایی که نسبت به هم خشمگین است و زبانهایی که هر یک برای خود منطقی دارد.

سلمان پرسيد: يا رسول الله آيا إين وضع پيش مي آيد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست، در آن روز مردان و پسران امت من با طلا خود را می آرایند و حریر و دیبا میپوشند و پوست پلنگ کالای خرید و فروش می گردد:

سلمان پرسيد: يا رسول الله آيا اين نيز واقع خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در آن روز ربا همه جا را میگیرد و یک عمل آشکار می شود و معاملات با غیبت و رشوه انجام می شود و دین خوار و دنیا بلند مرتبه می شود.

سلمان گفت: يا رسول الله آيا اين نيز واقع خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام طلاق زیاد میشود و هیچ حدی جاری نمیگردد و البته خدای تعالی از این بابت هرگز متضرر نمیشود.

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا این نیز واقع خواهد شد؟ فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این زمان کنیزان آوازهخوان و نوازنده پیدا میشوند و اشرار امتم بر امت من، ولایت و حکومت میکند.

سلمان پرسید: یا رسول الله آیا چنین وضعی خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این موقع اغنیای امت من صرفا به منظور گردش و تفریح به حج می روند و طبقه متوسط برای تجارت و فقرا به منظور خودنمایی و ریا حج می روند، در این هنگام است که اقوامی قرآن را برای غیر خدا می آموزند و آن را نوعی مزمار و آلت موسیقی اتخاذ می کنند، اقوامی دیگر به تعلم فقه اسلامی می پردازند اما برای غیر خدا، در آن روزگار زنازادگان زیاد می شوند با قرآن آوازه خوانی می کنند و بر سر دنیا سر و دست می شکنند.

سلمان عرضه داشت: يا رسول الله آيا چنين وضعى خواهد شد؟

فرمود: آری به خدایی سوگند که جانم به دست اوست ای سلمان این وقتی است که حرمتها و قرقها شکسته شود و مردم عالما و عامدا در پی ارتکاب گناه باشند و اشرار بر اخیار مسلط شوند، دروغ فاش و بی پرده و لجاجتها ظاهر گردد . فقرا فقر خود را علنی کنند، مردم در لباس به یکدیگر مباهات کنند و باران در غیر فصل ببارد و مردم شطرنج و نرد و موسیقی را کاری پسندیده بشمارند و در مقابل امر به معروف و نهی از منکر را عملی نکوهیده بدانند تا آنجا که یک فرد با ایمان ذلیل ترین و منفور ترین فرد امت شود و قاریان عابدان را ملامت کنند و عابدان قاریان را، این مردمند که در ملکوت آسمانها رجس و نجس نامیده می شوند.

سلمان از در تعجب پرسید: یا رسول الله آیا چنین وضعی پیش می آید؟ فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام است که توانگر هیچ دلواپسی جز فقیر شدن ندارد، حتی یک سائل در طول یک هفته یعنی بین دو جمعه سؤال میکند و احدی نیست که چیزی در دست او بگذارد.

سلمان باز پرسید: یا رسول الله آیا چنین روزگاری خواهد رسید؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم در دست اوست ای سلمان در این زمان
رویبضه تکلم میکنند، پرسید: یا رسول الله پدر و مادرم فدای تو، رویبضه
چیست؟ فرمود: چیزی و کسی به سخن در می آید و در امور عامه سخن
می گوید که هرگز سخن نمی گفت، در این هنگام است که مردم، دیگر زیاد زنده
نمی مانند ناگهان زمین نعرهای می کشد و هر قومی چنین می پندارد که زمین
تنها در ناحیه او نعره کشید بعد تا هر زمانی که خدا بخواهد هم چنان می مانند
و سپس واژگون می شوند و زمین هر چه در دل دارد بیرون می ریزد - و خود
آن جناب فرمود: یعنی طلا و نقره را آن گاه با دست خود به ستونهایی که در
آن جناب فرمود: یعنی طلا و نقره را آن گاه با دست خود به ستونهایی که در
آن جا بود اشاره نموده و فرمود مثل این، ولی در آن روز دیگر نه طلایی فائده
دارد و نه نقرهای، این است معنای آیه: ﴿فَقَدْ جَاءَ أَشُـراطُ هَا﴾ علامتهایش

وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْ لاَ نُزَّلَتْ سُورَةً فَإِذَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ وَ ذُكِرَ فَيِهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذَيِنَ فَي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَوْلِيٰ لَهُمْ (٢٠)

طَاعَةً وَ قَوْلٌ مَعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ (٢١)

بحارالانوار، ج ۶، ص ۳۰۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۷۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۱

فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَ تُقَطِّعُوا أَرْحُامَكُمْ (۲۲) ۲۰ ـ و کسانی که ایمان آوردهاند می گویند: چرا سورهای (دربارهٔ جهاد با کفّار) نازل نمی شود ? پس هنگامی که سورهای محکم نازل می شود و در آن دربارهٔ جنگ مطلبی بیان می گردد، کسانی (منافقین) را که در قلبهایشان مرضی است را می بینی که همچون محتضران بر تو نگاه می کنند، پس مرگ و هلاکت از برای آنها سزاوار تر است.

۲۱ ــ (آری) اطاعت خداوند و گفتاری سنجیده (برای آنها بهتر است)، پس هنگامی که فرمان جهاد قطعی شد اگر به خداوند راست بگویند برای آنها بهتر خواهد بود.

۲۲ ـ پس اگر (از این فرمان آلهی) روی بگردانید انتظار این میرود که در زمین به فساد بپردازید و قطع رحم کنید؟

﴿ وَ يَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْ لا نُزِّلَتْ شُورَةً \_ تا \_ فَأُولِي لَهُمْ ﴾ پس آنها منافقين

﴿فَإِذْا عَزَمَ الْأَمْرُ ﴾ يعني جنگ.

﴿ فَلَوْ صَدَّقُوا الله لَكَانَ خَيْراً لَهُم \* فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَ تُقَطِّعُوا أَرْحٰامَكُم \* درباره بني اميه نازل شده است. ا

ابو عباس مكى گويد از امام باقر الله شنيدم كه فرمود: عمر حضرت على عليه الله على على على على على على على على الله و عرض كرد: شما مى فرمائيد اين آية ﴿ بِاللَّهُ مُ اللَّمَ فُتُونُ ﴾ آ دربارة من و رفيقم ابوبكر نازل شده است؟

حضرت على المالي فرمود: آيا آيهاى كه درباره بنى اميه نازل شده را به تو

کافی، ج ۸ ص ۳۳۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۷۹
 قلم، آیهٔ ۶؛ کدام یک از شما مجنون هستید.

نگويم و اين آيه را ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُـفْسِدُوا فِــي الْأَرْضِ وَ تُــقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ تلاوت نمود.

عمر گفت: بنی امیه از شما بنی هاشم بیشتر صلهٔ رحم بجا می آورند و لکن شما با بنی أمیه و بنی عدی و بنی تیم دشمنی می کنید. ا

إِنَّ اللَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ (٢٥)

ذْلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ سَنُطبِعُكُمْ في بَعْضِ الْأَمْرِ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِسْزَارَهُمْ (٢٦)

فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتْهُمُ الْمَلاَئِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَ أَدْبَارَهُمْ (٢٧) ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَاللهُ وَكَرَهُوا رضْوانَهُ فَأَحْبَطَأَعْمَالَهُمْ (٢٨)

۲۵ کسانی که بعد از روشن شدن هدایت پشت بر آن کردند، شیطان اعمال زشتشان را برای آنها زیبا جلوه داده و به آرزوهای دراز فریبشان نموده است.

۲۶ \_این به خاطر آن است که آنها به کسانی که از نزول آیات الهی کراهت داشتند گفتند: بزودی در بعضی امور از شما پیروی میکنیم، و خداوند به اسرار پنهانی آنها آگاه است.

۲۷ ــ پس حالشان چگونه خواهد بود هـنگامی کـه فــرشتگان (مــرگ) بــر صورت و پشتشان میزنند؟

۲۸ ـ این به خاطر آن است که آنها از آنچه که مورد خشم و غضب خداوناد بود پیروی کردند و از آنچه که مورد رضایت الهی بود کراهت داشتند، پس

۱. بحار الانوار، ج ۳۰، ص ۱۶۱؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۲۰۶؛ نور الثقلين، ج ۵، ص ۴۰

(خداوند) اعمالشان را محو و نابود کرد.

امام صادق النُّه وربارة آية ﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِهِم ﴾ فرمود: يعنى به خاطر ترك كردن ولايت امير المؤمنين على النَّه إذ ايمان بركشتند.

﴿الشَّيْطَانُ ﴾ يعنى فلانى ﴿سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ يعنى بنى فلان و بنى فلان و بنى اميه. ﴿ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَرَّلَ اللهُ ﴾ آن چيزى است كه خداوند از ولايت اميرالمؤ منين الله بر بندگانش واجب نموده است.

﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ ﴾ در حق ابوبكر و عمر نازل شده چه آنها به بنى اميه گفتند مگر شما با ما عهد و پيمان نبستيد كه بعد از پيغمبر اكرم خلافت براى ما باشد و خمس را به بنى هاشم ندهيم و اگر خمس را به ايشان بدهيم مستغنى و بىنياز مىشوند.

بنی امیه گفتند: ما بر عهد و پیمان خود باقی هستیم و از شما اطاعت میکنیم و نمیگذاریم خمس به بنی هاشم برسد و خداوند بر پیامبرش نازل فرمود: ﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجُواهُمْ بَلَیٰ فرمود: ﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجُواهُمْ بَلَیٰ وَرَسُلُنَا لَدَیْهِمْ یَکُتُبُونَ ﴾ الله آنان کار (توطئه و نیرنگ بر ضد حق) را محکم کردند، پس ما هم کار (عذاب) را بر آنان محکم میکنیم. آیا آنان گمان میکنند که ما رازشان و سخنان در گوشی آنان را نمیشنویم؟ چرا میشنویم و فرستادگان ما (که فرشتگان نویسنده اعمالاند) نزد آنان حاضرند (و اعمالشان و رازهایشان را) مینویسند، آ

﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبُارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى ﴾

دربارهٔ كساني كه عهد و پيمان خدا را دربارهٔ امير المؤمنين نقض كردند

۱. زخرف، آیهٔ ۷۹ و ۸۰ ۲. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۸۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۸

نازل شده است.

﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ يعنى شيطان زشتىهاى آنها را برايشان آسان قرار داد كه مراد از شيطان فلاني (دومي) است.

﴿ وَ أَمْلَىٰ لَهُمْ ﴾ یعنی آمال و آرزوهایشان را برایشان گستراند به اینکه آنچه محمد فرموده چیزی نیست.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ﴾ دربارة أميرالمؤمنين اللَّهُ نازل شده بود.

﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ ﴾ يعنى خمس را به بنى هاشم ندهيد.

﴿ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُم ﴾ و خداونديه اسرار پنهاني آنها آگاه است.

خداوند فرمود: ﴿فَكَيْفَ إِذَا تُوفَّتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَ أَدْبَارَهُمْ ﴿
به خاطر اینکه عهد و پیمانشان را شکستند و بر اهل بیت ستم نمودند و بعد از
آنکه رسول خدا مَنَّيْنِهُ امر ولایت علی الله را محکم نمود از قبول آن سر باز
زدند، پس هنگامی که مردند ملائکه آنها را به سوی آتش جهنم می برند و بر
پشت و رویشان می زنند.

﴿ ذَٰلِکَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَاللّٰهَ ﴾ يعنى دوستى فىلانى و فىلانى كـه بــه اميرالمؤمنين اليَّلا ستم نمودند.

﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُم ﴾ يعنى آن اعمال خيرى را كه انجام دادند همه را از بين بردند. ا

إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَ شَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْناً وَ سَيُحْبِطُ أَعْمَالَهُمْ (٣٢)

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۹

۳۲ کسانی که کافر شدند و (مردم) را از راه الهی باز داشتند، و بعد از روشن شدن راه هدایت باز با رسول به مخالفت بر خواستند، هرگز ذرّه ای بر خداوند زیان نمی رسانند، و بزودی (خداوند) اعمالشان را محو و نابود می گرداند.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ \* كه مراد از «سبيل الله» الميرالمؤ منين الله است.

﴿وَ شَاقُوا الرَّسُولَ ﴾ يعنى از پيغمبر دربارهٔ اهل بيت آن حضرت بريدند بعد از آنكه اقرار گرفته بود عهدى از ايشان براى اهل بيت خود و آن عهد اين بود كه خلافت و وصايت و امامت از آن حضرت امير المؤمنين باشد و بعد از او از آن اولاد معصومين او، و منافقين قطع اين عهد كردند و اهل بيت را محروم گردانيدند. ا

مرز تحقیقات کا چوز ارعادی سادی

فَلاٰ تَهِنُوا وَ تَدْعُوا الِمَى السَّلْمِ وَ أَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَ اللَّهُ مَعَكُمْ وَ لَـنْ يَـتِرَكُـمْ أَعْمَالَكُمْ (٣٥)

إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَالَعِبُ وَلَهُوُّ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَ تَتَّقُوا يُؤْتِكُمْ أُجُورَكُمْ وَلاَيَسْنَلُكُمْ أَمْوَالكُمْ (٣٦)

إِنْ يَسْنَلُكُمُوهَا قَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَ يُخْرِجْ أَضْغَانَكُمْ (٣٧)

70\_پس سست نشوید، و (کافران را) به صلح دعوت مکنید، که شما برتر (از آنها) هستید، و خداوند با شماست، و هرگز چیزی از ثواب اعمالتان کاسته نمی شود.

۳۶\_همانا زندگانی دنیا بازی و هوسرانی بیش نیست، و اگر ایمان بیاوریا و

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۲۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۸۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵

پرهیزگار باشید پاداش اعمالتان به شما داده می شود و از اموال شما چیزی خواسته نمی شود،

۳۷ ـ چون اگر هر زمانی از اموال شما خواسته شود و اصرار نماید. بخل میورزید و غضب شما را آشکار میسازد.

﴿ فَلاَ تَهِنُوا وَ تَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَ أَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَ اللَّهُ مَعَكُمْ وَ لَـنْ يَـتِرَكُم أَعْمَالَكُمْ ﴾ يعنى از اعمالتان كم نمىشود.

﴿ وَ لا يَسْئَلْكُمْ أَمُوالَكُمْ ۞ إِنْ يَسْئَلُكُمُوهَا فَيَحْفِكُمْ تَبَخَلُوا ۞ يعني اكر در نزد شما مالي ببينند و چيزي از آن درخواست كنند بخل ميورزيد.

﴿ وَ يُخْرِجُ أَضْغُانَكُمْ ﴾ دشمني كه در سينه هايتان داريد.

هَا أَنْتُمْ هَؤُلَاءِ تُدْعَوْنَ لِتُنْفِقُوا في سَبِيلِ اللّٰهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ وَ مَنْ يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَقْسِهِ وَ اللَّهُ الْغَبْئِيُ وَ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ وَ إِنْ تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قَـُوماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاْ يَكُونُوا أَمْثَالِكُمْ ﴿٣٨)

۳۸ - آری، شما همان گروهی هستید که برای انفاق در راه خداوند فرا خوانده می شوید، پس بعضی از شما بخل می ورزند، و هر کس بخل بورزد همانا به خودش بخل ورزیده است، و خداوند بی نیاز است و شما فقیر و محتاج هستید، و اگر سرپیچی کنید (خداوند) گروه دیگری را بجای شما می آورد سپس آنها همانند شما نخواهند بود (و در راه خدا انفاق خواهند کرد).

﴿ هَا أَنَّتُمْ هُوُّلاء ﴾ معناي «أنتم يا هؤلاء» شما يا آنها است.

﴿ تُدْعَوْنَ لِـتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ \_ تا \_ وَ إِنْ تَـتَوَلُّوا ﴾ يعنى از ولايت اميرالمؤمنين الله إ

﴿ يَسْتَبُدِلُ قَوْماً غَيْرَكُم ﴾ آنها را داخل در اين امر ايمان كه همان ولايت اميرالمومنين على النا مى كند.

﴿ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ يعنى در دشمنى و اختلاف و ظلم و ستم شما با آل محمد عَلَيْهِ الله ١

يعقوب بن قيس روايت مىكندكه امام صادق الله فرمود: اى فرزند قيس معناى آية ﴿ وَ إِنْ تَتَوَلَّوا يَسْتَبُدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْ ثَالَكُمْ \* يعنى فرزندان موالى آزاد شده. ٢



ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۸۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۲۳
 ۲. بحارالانوار، ج ۶۴، ص ۱۷۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۶



## تفسير سورة فتح



٤٨ – سورهٔ فـتح در مـدينه

نازل شده و دارای ۲۹ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبيِناً (١)

لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِيكَ وَ مَا تَأَخَّرَ وَ يُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَ يَهْدِيَكَ

صِزاطاً مُسْتَقْبِماً (٢) 🚽

۱\_ همانا ما برای تو پیروزی آشکاری نمودیم.

۲\_ تا خداوند گناهان گنشته و آیندهات را (که به تبو نسبت میدهند) بیامرزد، و نعمتش را بر تو تمام کند و تو را به صراط مستقیم هدایت نماید.

## صلححديبيه

﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحاَّمُبِيناً ﴾

ابن سنان از امام صادق الله روایت کرده که فرمود: سبب نزول این آیه و این فتح چنان بود که خدای عزوجل رسول گرامی خود را در رؤیا دستور داده بود که داخل مسجد الحرام شود و در آنجا طواف کند، و با سر تراشان، سر بتراشد. و رسول خدا منافع این مطلب را به اصحاب خود خبر داد، و دستور داد تا با او خارج شوند.

همين كه به ذو الحليفه (مسجد شـجره) رسيدند، احرام عـمره بسـته، و

قربانی با خود حرکت دادند، رسول خدا تَهَيَّقُ هم شصت و شش قربانی با خود حرکت داد، در حالی که به احرام عمره تلبیه گفتند، و قربانیان خود را با جل و بی جل حرکت دادند.

از سوی دیگر وقتی قریش شنیدند که آن جناب به سوی مکه حرکت کرده، خالد بن ولید را با دویست سواره فرستادند، تا بر سر راه آن جناب کمین کند، و منتظر رسیدن آن جناب باشد. خالد بن ولید از راه کوهستان پا به پای لشکر آن جناب می آمد. در این بین رسول خدا عَنِیْ به و اصحابش به نماز ظهر ایستادند، بلال اذان گفت، و رسول خدا عَنِیْ به نماز ایستاد. خالد بن ولید به همراهان خود گفت: اگر همین الان به ایشان که سرگرم نمازند حمله کنیم همه را از پای در خواهیم آورد. چون من می دانم که ایشان نماز را قطع نمی کنند، و لیکن بهتر است که در این نماز حمله نکنیم، صبر کنیم تا نماز دیگرشان برسد که از نور چشمشان بیشتر دوستش می دارند، همین که داخل آن نماز شدند حمله می کنیم در این بین جبرئیل بر رسول خدا عَنِیْ نازل شد، و دستور نماز خوف را آورد که می فرماید: ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِیهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاٰ ةَ ... \* این آیه خوف را آورد که می فرماید: ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِیهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاٰ ةَ ... \* این آیه در سورهٔ نساء است که خبر نماز خوف در آنجا ذکر شد.

امام صادق الله می فرماید: فردای آن روز رسول خدا اله می دیده رسید، و آن جناب در بین راه اعرابی را که می دید دعوت می کرد تا به آن جناب بپیوندند، ولی احدی به وی نپیوست، و از در تعجب می گفتند: آیا محمد و اصحابش انتظار دارند داخل حرم شوند با اینکه قریش با ایشان در داخل شهرشان نبرد کرده و به قتلشان رساندند و ما یقین داریم که محمد و اصحابش هرگز به مدینه برنمی گردند.

هنگامی که رسول خدا عَيْبُولله در حديبيه نزول فرمود قريش هم به دو بت

بزرگ خود لات و عزی قسم یاد نمودند که نگذارند پیغمبر و اصحابش داخل مکه شوند، آن حضرت مردی را به سوی قریش فرستاد که من برای جنگ نیامدهام، آمدهام که اعمال حج را به جا آورم و قربانی خود را ذبح نمایم شما را با اعتقاداتتان رها کردهام.

آنها عروة بن مسعود ثقفی را که شخص عاقلی بود و همان کس است که می گفتند چرا به او وحی نمی رسد چنانچه پروردگار حکایت قول آنها می کند و می فرماید: ﴿وَ قَالُوا لَوْ لا نُزِّلَ هٰذَا الْقُرْآنُ عَلیٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْیَتَیْنِ عَظِیمٍ \* ' به سوی حضرتش فرستادند چون عروه حضور پیغمبر رسید عرض کرد: ای محمد مَی الله الله قوم تو را رها کردم در حالتیکه آنها مسلح به اسلحه شدند و قسم یاد کردند به لات و عزی که نگذارند شما داخل مکه بشوید زیرا مکه شهر آنهاست نگهبانانی وا داشته اند هرگاه نزدیک شوید به شما و اصحاب حمله نمایند.

رسول اکرم عَلَیْولهٔ فرمود: من برای جنگ نیامده ام میخواهم اعمال حج را بجا آورم و برگردم و کاری به آنها ندارم.

عروه گ ت: به خدا قسم ندیدم مثل امروز کسی را که قریش باز دارند از داخل شدن مکه چنانچه شما را باز داشته اند و به سوی آنها برگشت و قریش را از فرمودهٔ پیغمبر خبر داد، آنها گفتند اگر آن حضرت داخل مکه شود عربها می شنوند و بر ما جرأت پیدا می کنند و ما را خوار و ذلیل می شمارند؛ پس حفص بن احنف و سهیل بن عمرو را حضور پیغمبر فرستادند. چون نظر آن حضرت به آن دو نفر افتاد فرمود: ای قریش وای بر شما، من همراهان خود را

۱. زخرف، آیهٔ ۳۱؛ و گفتند: این قرآن چرا بر مردمی بزرگ از میان یکی از این دو شهر (مکه و طایف) نازل نشد؟!

از جنگ کردن با شما بازداشتم، مرا با عرب واگذارید، اگر راستگو باشم ملک و پادشاهی را با پیغمبری میگیرم و چنانچه دروغگو باشم کفایت کند شما را شماتتیکه عربها به من میکنند، امروز خطای مرا کسی از قریش بازخواست نکند خداوند غضب خودش را بر قریش فرود آورد چرا به حرفهای من گوش نمیکنند و مانع من میشوند که داخل مکه بشوم.

آنها عرض کردند: امسال شما داخل نشوید تا بدانیم کار شما با عربها به کجا میکشد، زیرا عربها آمدن شما را به مکه شنیدهاند اگر داخل شهر ما بشوید عربها بر ما جرئت پیدا کرده و ما را خوار و ذلیل میگردانند سال آینده در این ماه سه روز را برای شما خلوت میکنیم تا با اصحاب تشریف بیاوری و اعمال حج را انجام دهی و مراجعت نمائی مشروط بر اینکه هر کس از طرف ما حضور شما آمد آن را برگردانید و ما هم مسلمانانی که به جانب ما آیند آنها را برمی گردانیم.

پیغمبر فرمود: هر کس از مردان ما نزد شما آیند حاجتی نیست او را به ما برگردانید لکن مسلمین مکه را باید در اظهار کردن اسلام آزاد بگذارید و آنها را اذیت و آزار ننمائید و آنچه را از احکام و شریعت بجا می آورند ممانعت نکنید.

قریش با این شروط حاضر شدند با پیغمبر صلح کننداصحاب آن حضرت راضی به صلح نشدند مخصوصا عمر که بسیار برای جنگ پا فشاری می کرد، به پیغمبر گفت: ای رسول خدا سی ایش مگر ما بر حق و دشمنانمان بر باطل نیستند؟

آن حضرت فرمود: چرا!

عرض کرد: پس چگونه ما را در دین خود ذلیل و خوار میکنید؟ آیا

نفرموديد كه ما داخل مسجد الحرام مى شويم؟

پیامبر ﷺ فرمود: خداوند به من وعده داده و هرگز خلف وعده نمی فرماید اگر چهل نفر مرد مسلمان واقعی و از جان گذشته داشتم با آنها جنگ می کردم.

سهیل بن عمرو و حفص بن احنف به سوی قریش برگشته و خبر صلح را به آنها گفتند.

عمر گفت: ای رسول خدا مَنْ الله آیا به ما نفرمودی وارد مسجدالحرام میشویم و با حاجیان اعمال را انجام میدهیم؟

پیامبر عَیْ فرمود: آیا امسال وعدهٔ آن را دادم؟ من به شما گفتم: همانا خداوند عزوجل به من وعده داده که مکه را فتح میکنم و با حاجیان طواف و سعی را به جا می آورم. چون بر آن حضرت زیاد انتقاد کردند فرمود: اگر صلح را قبول نمیکنید پس با آنها جنگ کنید.

چون برای جنگ حرکت کردند دیدند که قریش هم برای جنگ آماده است چون اصحاب پیش رفتند به یک حملهٔ قریش مفتضحانه متواری شدند، اصحاب حذ ور پیغمبر برگشتند آن حضرت تبسمی نمود و به آنها فرمود: یا علی شمشیر را بردار و جلوی قریش را بگیر.

امیرالمؤمنین النافی مسلح شده و بر قریش حمله کرد، چون آن حضرت را مشاهده کردند فرار نموده و گفتند: یا علی مگر پیغمبر از پیمان بستن صلح بشیمان شده است؟

حضرت على الله فرمود: خير اصحاب با حالت خجالت و شرمندگى حضور پيغمبر رسيده و عذر خواهى مىنمودند پيغمبر به آنها فرمود: آيا در جنگ بدر مشاهده نكرديد چگونه پروردگار فرشتگانى را از آسمان فرو

فرستاد تا به يارى شما آمدند ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجْابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ \ آيا در جنگ احد شما رايارى نكرد.

﴿إِذْ تُصْعِدُونَ وَ لا تَلْوُونَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَ الرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ ﴿ وَ شَمَا را در فلان روز و فلان روز يارى نفرمود؟ آنها همچنان عذر مىخواستند و از كردهٔ خود پشيمان و نادم بودند. پيامبر ﷺ فرمود: فعلا پروردگار صلاح و مصلحت نمى بيند كه شما با قريش جنگ كنيد.

حفص بن احنف و سهیل بن عمرو به نزد رسول خدا عَیَّبُولُهُ برگشته و عرض کردند:ای محمد قریش با شروطی که فرمودید موافقت نمودند که پیمان صلح سندند.

پیغمبر اکرم ﷺ امیرالمؤمنین را طلب نمود و به او دستور دادتا نامهای به طریق ذیل مرقوم بدارد «بسم الله الرحمن الرحیم» سهیل بن عمرو گفت: ما رحمن را نمی شناسیم آن چیزیکه پدرانت می نوشتند بنویس «باسمک اللهم» پیغمبر فرمود: یا علی این کلمه را بنویس که این نیز از اسماء خداوند است.

امیر المؤمنین پس از نام پروردگار مرقوم داشت: «این صلح نامهای میان محمد رسول خدا عَلَیْ الله و قریش است».

سهیل گفت: اگر ما علم داشتیم که شما رسول خدا هستی با حضرت جنگ نمی کردیم آیا از نسبت ابا داری بنویس «این صلح نامه ای میان محمد بن عبد

انفال، آیهٔ ۹ ؛ (یاد کنید) هنگامی را که (در حال مشاهدهٔ دشمنِ تا دندان مسلح با دعا و زاری) از پروردگارتان یاری خواستید، و او درخواست شما را اجابت کرد که من مسلماً شما را با هزار فرشته که پی در پی نازل می شوند، یاری می دهم.

آل عمران، آیهٔ ۱۵۳ ؛ (ای پیامبر!) پس به مهر و رحمتی از سوی خدا با آنان نرم خوی شدی، و اگر درشت خوی و سخت دل بودی از پیرامونت پراکنده می شدند بنابراین از آنان گذشت کن، و برای آنان آمرزش بخواه، و در کارها با آنان مشورت کن، و چون تصمیم گرفتی بر خدا توکل کن زیرا خدا توکل کنندگان را دوست دارد.

الله و...».

آن حضرت فرمود: من رسول خدا هستم اگر چه شما اقرار ندارید یا علی اسم رسول الله را پاک کن و محمد بن عبدالله را بنویس.

امیر المؤمنین الم فرمود: ای رسول گرامی من هرگز اسم شما را از نبوت پاک نمی کنم.

پس پیغمبر با دست مبارک خودش آن را پاک کرد.

امير المؤمنين اللَّه نوشت: اين صلحنامه اي است كه ميان محمد بن عبد الله عَيْدُون وطايفه اى از قريش و سهيل بن عمرو مفعقد مى شود شرط اول بايد تا ده سال جنگ نکنند، و طرفین به پکدیگر ظلم و ستم ننمایند، و میان آنها دوری باشد تا از تعرض به هم مصول بمانند، و هر کس بخواهد داخل دین محمد بشود مجاز و مختار است و اگر بخواهد در طریقت قریش بماند مجاز است و هر کس از قریش بدون اجازهٔ سنرپرست خود وارد بر محمد بشود او را بطرف قریش برگرداند و هر کس از اصحاب محمد می بای بجانب قریش برود او را برنگردانند و اسلام در شهر مکه ظاهر و آشکار و علنی باشد و مسلمانان را مجبور نکنند که از اسلام دست بکشند و متعرض هیچ مسلمانی نشوند، در اجراء احكام اسلام مسلمانان را اذيت و آزار نكنند، محمد و اصحابش اين سال برگردند و سال آینده داخل مکه شوند و تاسه روز آنجا بمانند به شرط آنکه با خود سلاح حمل نکنند مگر سلاحی که مرسوم است عربها در مسافرت همراه خود بر مى دارند. اين صلحنامه را امير المؤمنين مرقوم داشته و مهر كرد و مهاجر و انصار نيز مهر نمودند و به قريش دادند.

سپس رسول خدا عَلَيْ فرمود: يا على تو ابا داشتى از اينكه اسم مرا از صدر عهدنامه محو نمائى به آن خدائى كه مرا به حق فرستاده فرزندان همين قریش در روز صفین با تو چنین معامله ای انجام دهند و تو آن روز مظلوم و ستمدیده باشی.

چون در جنگ صفین معاویه و یارانش راضی به حکم شدند صلح نمودند اصحاب امیر المؤمنین نوشتند «این صلح نامهای است میان امیر المؤمنین و معاویه بن ابی سفیان».

عمرو عاص گفت: اگر ما تو را امیرالمؤمنین میدانستیم با تو جنگ نمیکردیم بنویس «این صلح نامه ای است میان علی بن ابیطالب» آن حضرت فرمود راست فرمود رسول خدا خبر داد مرا به این موضوع در روز صلح حدیبیه با قریش.

چون صلح نامه را مینوشتند خزاعه بلند شد و گفت: من در عهد و پیمان محمد رسول خدا می شدم. بنوبکر نیز بلند شد و گفت: من در عهد و پیمان قریش هستم.

صلحنامه را در دو نسخه نوشتند یکی را حضور پیغمبر تقدیم نمودند و دیگری را به سهیل و حفص دادند. آن دو به نزد قریش رفته و جریان را گفتند. رسول خدا مَنْ به اصحابش فرمود: قربانیهای خود را ذبح کنید و سرها را بتراشید و از احرام بیرون آئید.

بعضی از آنها امتناع کرده و گفتند چگونه قربانی کنیم و حال آنکه طواف و سعی بین صفا و مروه به جانیاوردهایم.

رسول خدا ﷺ از سخنان آنها غمگین و ملول شد و به امسلمه ناراحتی خویش را اظهار کرد.

ام سلمه گفت: یا رسول الله! شما خودت قربانی کن، و سر بتراش، رسول خدا سلی خدا سلی کردند. خدا سلی کردند.

آن حضرت به خاطر تعظیم نُحر فرمود: خداوند رحمت کند سر تراشیدگان را، جمعی عرض کردند بعضی از ما قربانی همراه خود نیاوردهاند، پیغمبر مجددا فرمود: خداوند رحمت کند کسانیکه سر بتراشند هر چند قربانی همراه نیاوردهاند. حضورش عرض کردند بعضی تقصیر کردهاند. مرتبه سوم فرمود خداوند رحمت کند مقصرین را و پس از خارج شدن از احرام به طرف مدینه حرکت نمودند و در قریه تنعیم منزل کردند و زیر درختی فرود آمدند، آنهائی که منکر صلح و قربانی و سر تراشیدن بودند اظهار پشیمانی کرده و عذر خواستند و از پیغمبر اکرم ﷺ تقاضا نـمودند برای آنها استغفار و طلب آمرزش بفرماید در آن هنگام جبرئیل نازل شد و آیهٔ رضوان را آورد ﴿بِسُم اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمَ إِنَّا فَتَحْنَا لَکَ فَتْحاً مُبِيناً لِيَغْفِرَ لَکَ اللَّهُ مًا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنَّبِكَ وَمُا تَأُخَّرَ ﴾ بنام خداوند بخشنده و مهربان. همانا ما براي تو پیروزی آشکاری نمودیم. تا خداوندگناهان گذشته و آیندهات را (که به تو نسبت میدهند) بیامورزد، و نعمتش را بر تو تمام کند و تو را به صراط مستقيم هدايت نمايد. ا

عمر بن يزيد بياع سابرى گويد از امام صادق الله دربارهٔ آيهٔ ﴿لِيَغْفِرَ لَکَ الله ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِکَ وَ مَا تَأَخَّرَ ﴾ سوال كردم كه چه معنا دارد؟

فرمود: ایشان گناهی نداشتند، حتی تصمیم بر گناهی را هم نگرفتند، و لیکن خدای تعالی گناهان شیعهاش را بر او حمل کرد، و آن گاه آمرزید. آ

بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۳۴۷؛ تفسیر صافی، ج ۶ ص ۴۸۹؛ نورالشقلین، ج ۵، ص ۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۲۸؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۳۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۳۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۳۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۴؛

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكبِنَةَ في قُلُوبِ الْمُؤْمِنيِنَ ٰلِيَرُّ ذَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَانِهِمْ وَ لِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَليماً حَكيماً (۴)

لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنبِنَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدبِنَ فيهَا وَ يُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَكَانَ ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ فَوْزاً عَظيماً (۵)

وَ يُعَذَّبَ الْمُنَافِقِينَ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَ الْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكَاتِ الظَّانَيْنَ بِاللَّهِ ظَنَ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ ذَائِرَةُ السَّوْءِ وَ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَ لَعَنَهُمْ وَ أَعَدَّ لَهُمْ جَـهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصيراً (٦)

> وَ لِلَٰهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيماً (٧) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ مُبَشِّراً وَ نَذْبِراً (٨)

لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَزِّرُوهُ وَ تُوَقِّرُوهُ وَ تُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَ أَصِيلاً (٩) ٢ - اوست كسى كه سكينه و آرامش را بر دلهاى مؤمنان نازل مى كند، تــا ايمانى بر ايمانشان بيقرابيند، و براكى خداوند لشگرهاى آسمانها و زمـين است، و خداوند دانا و حكيم است.

۵ تا مردان و زنان مومن را در باغهایی از بهشت وارد کند که از زیس
 درخستانش نهرها جاریست، همیشگی در آن میمانند، گناهانشان را
 میآمرزد، و این نزد خداوند رستگاری بزرگ است.

۹-و (خداوند) مردان و زنان منافق، و مردان و زنان مشری و کسانی که به خداوند گمان بلد دارند را عذاب می کند، حوداث ناگوار از برای آنهاست، و خداوند بر آنها غضب می کند، و از رحمت خودش دور می گرداند، و جهنم را برای آنها آماده می کند که چه سرانجام بدی است.

۷ و برای خداوند لشگرهای اسمانها و زمین است، و خداوند عزیز و
 حکیم است.

۸\_ همانا ما تو را گواه و بشارت دهنده و انذار کننده (به سوی مردم)
 فرستادیم.

۹ تا به خداوند و رسولش ایمان بیاورید، او را یاری کنید و بزرگش با اریاد،
 و هر صبح و شام تسبیحش را بگوئید.

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ \_ تا \_ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ آنها كسانى هستند كه با رسول خدا عَيَّا الله مخالفت نورزيدند و منكر صلح هم نشدند.

سبس فرمود: ﴿لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ \_ تا \_ الظَّانِّينَ بِاللّهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ ذَائِرَةُ السَّوْءِ ﴾ اينها كسانى هستند كه صلح را منكر شدند و رسول خدا عَلَيْهِمْ را متهم نمودند.

﴿ فَضِبَ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَ أَعَدَّلُهُمْ جَهَنَّمَ وَ سَاءَتُ مَصِيراً \* وَلِلّٰهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ كَانَ اللّٰهُ عَزِيزاً حَكِيماً \* إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ مُبَشِّراً وَنَذِيراً \* و خداوند بر آنها عَضَب مَى كند، و از رحمت خودش دور مى گرداند، و جهنم را براى آنها آماده مى كند كه چه سرانجام بدى است. و براى خداوند لشكرهاى آسمانها و زمين است، و خداوند عزيز و حكيم است. همانا ما تو را گواه و بشارت دهنده و انذار كننده (به سوى مردم) فرستاديم.

سپس با خطاب عطف بر اصحاب آن حضرت نموده و فرمود: ﴿لِـتُوْمِنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَزِّرُوهُ وَ تُوقِّرُوهُ ﴾ تابه خداوند و رسولش ایمان بیاورید، او را یاری کنید و بزرگش بدارید.

سپس خداوند عطف بر خودش كرده و فرمود: ﴿ وَ تُسَبِّحُوهُ بُكُرُةً وَ أَصِيلاً ﴾ كه عطف بر قول ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ ﴾ است.

إِنَّ اللَّذِينَ يُبْايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبْايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا

يَنْكُتُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَ مَنْ أَوْفَىٰ بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيُوْتِهِ أَجْراً عَظِيماً (١٠) سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّقُونَ مِنَ الْأَعْرابِ شَغَلَتْنَا أَمْوالُنا وَ أَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْناً إِنْ أَرْادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرْادَ بِكُمْ نَفْعاً بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً (١١) بَالْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلَتَ الرَّسُولُ وَ الْمُؤْمِنُونَ الذِي أَهْلِهِمْ أَبْداً وَ أَدَا وَ فَكَ ذَلكَ فَ

بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَ الْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ أَهْلِبِهِمْ أَبَداً وَ زُيِّنَ ذٰلِكَ في قُلُوبِكُمْ وَ ظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً (١٢)

وَ مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِ بِنَ سَعِبِراً (١٣) وَ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ كَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (١٤)

سَيَقُولُ الْمُخَلِّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَىٰ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ يُربِدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللَّهِ قُلْ لَنَ تَتَبِعُونَا كَذَلِكُمْ فَالَ اللَّهُ مِـنْ قَبْلُ فَسَـيَقُولُونَ بَـلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٥)

قُلْ لِلْمُحَلَّفَينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولَىِ بَأْسٍ شَدِيدٍ تُفَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ أَجْراً حَسَناً وَ إِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً أَلِيماً (١٦)

لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَ لأَعَلَى الْأَغْرَجِ حَرَجٌ وَ لأَعَلَى الْمَرْبِضِ حَرَجٌ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَ مَنْ يَتَوَلَّ يُعَذَّبْهُ عَذْاباً أَلِيماً (١٧)

لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبْايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا في قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكيِنَةَ عَلَيْهِمْ وَ أَثَابَهُمْ فَتْحاً قَريِباً (١٨)

وَ مَغَانِمَ كَثْبِرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكْيِماً (١٩)

وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثْبِرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هٰذِهِ وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ

عَنْكُمْ وَلِنَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَ يَهْدِيَكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقْبِماً (٢٠) وَ أُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَخَاطَاللّٰهُ بِـهَا وَكَـانَ اللّٰهُ عَـلىٰ كُـلُ شَـيْءٍ قَديراً (٢١)

۱۰ همانا کسانی که با تو بیعت میکنند در حقیقت با خداوند بیعت میکنند، دست خدا بالای دست آنهاست، پس هر کس پیمان شکنی کند فقط بر زیان خودش پیمان شکسته است، و هر کس به آنچه که با خدا عهد و پیمان بسته وفا نماید بزودی اجر بزرگی به او خواهد داد.

11 - بزودی اعراب بادیه نشین به تو میگویند: به اموال و خانواده مان مشغول شدیم (و نتوانستیم در سفر حدیبیه با تو باشیم)، برای ما طلب آمرزش کن، به زبان میگویند آنچه را که در دلهایشان نیست، (به آنها) بگو: پس چه کسی می تواند شما را در برابر خداوند حفظ نماید اگر خداوند بخواهد به شما ضرری برساند، یا اگر نقعی برساند (مانع گردد)؟ بلکه خداوند به آنچه که انجام می دهید آگاه است.

1۲ \_ بلکه شما پنداشتید که پیامبر و مومنان هرگز به سوی خانواده شان برنمی گردند، و این خیال (باطل) در دل شما جلوه یافته بود، و شما گمان بدی کردید، و شما گروهی در خور هلاکت هستید.

۱۳ \_ و هر کس به خدا و رسولش ایمان نیاورد، که صا بـرای کـافران آتش دوزخ را آماده کردهایم.

۱۴ ـ و مُلک آسمانها و زمین از برای خداست، هر کسی را که بخواهد می آمرزد و هر کسی را که بخواهد عذاب می کند، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

۱۵ \_ هنگامی که شما برای بدست آوردن غنایم حرکت کنید، تخلف

کنندگان (از حدیبیه) میگویند: بگذارید ما هم با شما بیائیم: آنها میخواهند که کلام الهی را تغییر بدهند. بگو: شما هرگز نباید به دنبال ما بیانید، اینچنین خداوند از قبل فرموده است. پس بزودی میگویند: بلکه شما به ما حسد میورزید و جز عدهٔ کمی از آنها نمی فهمند.

18\_به بازماندگان از اعراب بگو: به زودی به سوی قومی شجاع و نیرومند برای جنگ دعوت می شوید و با آنها پیکار میکنید یا به اسلام واردشان نمائید که اگر اطاعت کنید خداوند اجر نیکویی می دهد و اگر پشت کنید (و به جنگ نروید) همچنانکه قبل از این مخالفت کردید شما را به عذاب دردناکی کیفر می دهد.

۱۷ - بر شخص نابینا و لنگ و مریض (برای نرفتن به جنگ) گناهی نیست، و هر کس از خداوند و رسولش پیروی کند وارد باغهای بهشتی می شود که از زیر درختانش نهرها جاری است و هر کس پشت کند (و از خدا و رسولش اطاعت نکند) با عذاب دردناکی کیفر می شود.

۱۸ ـ به تحقیق خداوند از مومنانی که زیر درخت با تو بیعت کردند راضی و خشنود گشت، پس از راز دلهای آنها آگاه بود و لذا وقار و آرامش را بر آنها نازل کرد و پیروزی نزدیکی باداش آنها قرار داد.

۱۹ ـ و (نیز) غنیمتهای فراوانی که بدست می آورید، خداوند عزیز و حکیم است.

۲۰ خداوند به شما وعده داد که غنیمتهای بسیاری بدست می آورید، پس
 این را برای شما زود تر فراهم ساخت، و دست تعدی مردم (کافر) را از شما
 کوتاه کرد، تا نشانهای از برای مومنان باشد و شما را به صراط مستقیم
 هدایت کند.

۲۱ ـ و (نیز وعدهٔ) غنائم دیگری به شما داد که توانانی بدست آوردن آن را ندارید ولی قدرت خداوند احاطه به آن دارد، و خداونـد بـر هــر چــیزی تواناست.

در بیعت رضوان نازل شد ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ و با آنها شرط كرد كه بعد از این هر عملی كه رسول خدا عَنَیْ انجام دهد منكر آن نشوند و آنها را به هر چیزی كه امر نمود مخالفت ننمایند و خداوند عزوجل بعد از نزول آیه فرمود: ﴿ إِنَّ الَّذِینَ یُبَایِعُونَ اللّٰهَ یَنایِعُونَ اللّٰهَ وَقُ قَ أَیْدِیهِمْ فَمَنْ نَکَثَ فَإِنَّما یَنْکُثُ عَلیٰ نَفْسِهِ وَ مَنْ أَوْفیٰ بِما عاهدَ عَلَیْهُ اللّٰهَ فَسَیُو تِیهِ أَجْراً عَظِیماً ﴾ با این شرط از آنها راضی شد كه بعد از این به عهد و پیمان خداوند و فا كنند و آن را نقض ننمایند كه با این عهد خداوند از آنها راضی شد كه به تحقیق اول آیهٔ بیعت رضوان نازل شد و بعد از آن آیهٔ شرط راضی شد كه به تحقیق اول آیهٔ بیعت رضوان نازل شد و بعد از آن آیهٔ شرط آمد. ا

سپس اعرابی را که با رسول خدا تَهَيُّنَ مخالفت ورزیدند را ذکر کرده و فرمود: ﴿سَيَقُولُ لَکَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرُابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا \_ تا \_ وَكُنْتُمْ قَـوْماً بُوراً ﴾ يعنى شما گروهى بد هستيد كه در حديبيه خودتان را كنار كشيديد.

هنگامی که رسول خدا می از حدیبیه به مدینه برگشت غزوهٔ خیبر پیش آمد مخالفین از پیامبر اجازه خواستند که با آن حضرت بروند خداوند عزوجل فرمود: ﴿سَیَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَیٰ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ۔ تا ۔ لایَفْقَهُونَ إِلاَّ قَلِیلاً ﴾ هنگامی که شما برای بدست آوردن غنایم حرکت کنید، تخلف کنندگان (از حدیبیه) میگویند: بگذارید ما هم با شما بیائیم؛ آنها میخواهند که کلام الهی را تغییر بدهند. بگو: شما هرگز نباید به دنبال ما

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٥٢؛ تفسير صافي، ج ٤، ص ٢٩٨؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٨

بیائید، اینچنین خداوند از قبل فرموده است. پس بزودی میگویند: بلکه شما به ما حسد می ورزید و جز عدهٔ کمی از آنها نمی فهمند.

سپس فرمود: ﴿قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعُونَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ
- تا - وَ إِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ به بازماندگان از اعراب
بگو: به زودی به سوی قومی شجاع و نیرومند برای جنگ دعوت می شوید و
با آنها پیکار می کنید یا به اسلام واردشان نمائید که اگر اطاعت کنید خداوند
اجر نیکویی می دهد و اگر پشت کنید (و به جنگ نروید) همچنانکه قبل از این
مخالفت کردید شما را به عذاب در دناکی کیفر می دهد.

پس خداوند رخصت در جهاد داد و فرمود: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجُ وَ مَنْ يُطِعِ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ يُدْخِلْهُ وَلاٰعَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَ مَنْ يُطِعِ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنّٰاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بر شخص نابينا و لنگ و مريض (براى نرفتن به جنگ) گناهى نيست، و هر كس از خداوند و رسولش پيروى كند وارد باغهاى بهشتى مىشود كه از زير درختانش نهرها جارى است.

سپس فرمود: ﴿ وَ مَنْ يَتَوَلَّ يُعَذَّبُهُ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ و هر كس پشت كند (و از خدا و رسولش اطاعت نكند) با عذاب دردناكي كيفر مي شود.

سىپس فرمود: ﴿وَعَدَكُمُ اللّٰهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَٰذِهِ وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ ﴾ يعنى فتح خيبر ﴿وَ لِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ تا نشانهاى از براى مومنان باشد.

سپس فرمود: ﴿وَ أُخْرىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَخَاطَاللّٰهُ بِهَا وَكَانَ اللّٰهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ و (نيز وعدهٔ) غنائم ديگرى به شما داد كه توانائى بدست آوردن آن را نداريد ولى قدرت خداوند احاطه به آن دارد، و خداوند بر هر چيزى تواناست.

وَ هُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّـةَ مِـنْ بَـعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبراً (٢۴)

هُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ الْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ وَ لَوْ لا رِجْالٌ مُؤْمِنُونَ وَ نِسْاءٌ مُؤْمِناتٌ لَـمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَـطَوُهُمْ فَتُصِبِّبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْم لِيُدْخِلَ اللَّهُ في رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَـوْ تَـزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلْهِما (٢٥)

۲۴ ـ و او کسی است که دست آنها را از شما و دست شما را از آنها در دل (داخل) مکّه بعد از آنکه بر آنها پیروز شدیدکوتاه کرد، و خداوند بدانچه که

انجام مىدھىد بيناست.

10 \_ آنها کسانی بودند که کافر شدند و شما را از مسجد الحرام و رسیدن قربانیهایتان به قربانگاه مانع شدند، و اگر مردان و زنان مومنی در این بین بدون آگاهی شما در زیر دست و پا از بین می رفتند که ناخواسته عیبی به شما می رسید (که اگر به جنگ می پرداختید دیهٔ آنها به گردن شما می افتاد)، خداوند هر کسی را که بخواهد در رحمت خود وارد کند، اگر صومنان و کافران (در مکه) از یکدیگر جدا می بودند کافران را به عذابی دردناک

گرفتار میساختیم.
﴿ وَ هُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَ أَيْدِيكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ يعنى بعد از اينكه از مدينه قصد حرم را نموديد و قريش درخواست صلح با شما را كردند بعد از اينكه در مدينه با شما جنگ كرده بودند قبل از اينكه شما از آنها درخواست صلح كنيد آنها از شما درخواست صلح نمودند. اينكه شما از آنها درخواست صلح از علت صلح و از آنچه كه به آن حضرت اجازه سپس خداوند پيامبرش را از علت صلح و از آنچه كه به آن حضرت اجازه

۱. تفسیر صافی، ج ۶ ص ۵۰۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۰

داده آگاه كرده و فرمود: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوكُمْ عَـنِ الْـمَسْجِدِ الْـحَرٰامِ وَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ وَ لَوْ لا رِجْالٌ مُؤْمِنُونَ وَ نِسْاءً مُؤْمِنَاتٌ ﴿ يعنى به مكه.

﴿لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوُّهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ پس خداوند علت صلح را به پيامبرش چنين فرمود كه چون زنان و مردان مومن در مكه بودند و اگر صلحی بر قرار نمی شد در هنگام جنگ قريش آنها را می کشتند، اما هنگامی که صلح بر قرار شد آنها در امان بوده و اسلامشان را ظاهر کردند، و گفته می شود که آن صلح پيروزيش از غلبه با جنگ بر قريش بيشتر بود؛ اسپس فرمود: ﴿لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الِّيماً ﴾ يعنی زنان و مردان مومنينی که در مکه هستند؛ يعنی اگر مومنان از کافران جدا بودند و از میانشان بيرون می رفتند ﴿لَعَذَبْنَا الَّذِينَ کَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الِّيماً ﴾ کسانی که میانشان بيرون می رفتند ﴿لَعَذَبْنَا الَّذِينَ کَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً الِّيماً ﴾ کسانی که کافر شده اند به عذابی در دناک گرفتار می ساختیم. آ

## سبب امتناع على ﷺ از دشمنان

روایت است که مردی حضور حضرت صادق الن عرض کرد: آیا امیرالمؤ منین علی النا در دین خدا قوی نبود؟

فرمود: بلي!

عرض کرد: پس چگونه منافقین بر حضرتش غالب شدند و آن بزرگوار در صدد منع و دفع آنها برنیامد؟

فرمود: آیه ای از قرآن مانع آن حضرت شد.

۱. تفسیر صافی، ج ع، ص ۵۰۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۵؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۰

۲. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۰۵

عرض كرد: كدام آيه؟

امام صادق النالج الله المورد المورد

وَكَانَ اللَّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيماً (٢٦) لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقَّ لَتَدْ يَخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَزَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنينَ مُحَلِّقِينَ رُؤْسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ

دُونِ ذٰلِکَ قَتْحاً قَریباً (۲۷)

۲۶ هنگامی که کافران در دلهای خود خشم و نفرت جاهاتیت داشتند و خداوند وقار و آرامش خود را بر رسولش و مومنان نازل فرمود، و آنها را به کلمهٔ تقوا ملازم کرد که آنها سزاوارتر و اهل آن بودند، و خداوند به هر چیزی داناست.

۲۷ \_ به تحقیق خداوند آنچه را در عالم رویا به رسولش نشان داد راست بود، که اگر خدا بخواهد شما با امنیت وارد مسجدالحرام میشوید در

بحارالانوار، ج ۲۹، ص ۴۲۸؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۰۵؛ نورالشقلین، ج ۵، ص ۷۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۲

حالی که سرهایتان را تراشیده و یا کوتاه کرده و از هیچ کسی ترس و وحشتی نخواهید داشت، و خداوند آنچه را که می دانست شما نمی دانستید، و قبل از آن پیروزی نزدیکی برای شما قرار داد.

﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴿ يعنى قريش و سهيل بن عمرو هنگامى كه به رسول خدا عَيَّالِيَّ عرض كردند: ما رحمان و رحيم نمى شناسيم و گفتند كه اگر ما علم داشتيم كه شما رسول خدا هستيد با شما نمى جنگيديم بنويس محمد بن عبدالله.

﴿ فَأَنْزَلَ اللّٰهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ أَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوىٰ وَ كَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَ أَهْلَهَا وَ كَانَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ و در پاكى خواب رسول خدا ﷺ كه ديده بود نازل شد. \

﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللّٰهُ رَسُولَهُ الرُّولَيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُونُسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخْافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحا مُحَلِّقِينَ رُونُسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخْافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتُحا قَرِيباً ﴾ يعنى فتح خيبر زيرا رسول خدا تَنَافِيلُ هنگامي كه از حديبيه برگشت غزوهٔ خيبر پيش آمد. ٢

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدىٰ وَ دينِ الْحَقَّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَىٰ باللهِ شَهيداً (٢٨)

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَ اللَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمْ تَزَاهُمْ رُكُعاً شَجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَ رِضْوَاناً سِهِمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذٰلِكَ مَثَلَهُمْ فِي التَّوْزَاةِ وَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرُاعَ لِيَعْبِظَبِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الدَّينَ

۱. تفسیر برهان،ج ۷، ص ۲۴۲

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۵

آمنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَ أَجْراً عَظِيماً (۲۹)

7۸ ـ او کسی است که رسولش را با هدایت و دین حق فرستاده تا آن را بر همهٔ ادیان پیروز گرداند، و کفایت میکند که خداوند گواه این امر باشد.

79 ـ محمد عَیْمُوالهٔ فرستادهٔ خداست، و کسانی که با او هستند با کفار سخت و شدید و در بین خودشان مهربان هستند، آنها را در حال رکوع و سجود میبینی که همواره فضل و رضای الهی را میطلبند، اثر سجده در صورتهایشان نمایان است، این توصیف آنها در تورات و انجیل است. همچون زراعتی که جوانه های نازک و ضعیف خود را خارج ساخته، و حال به تقویت آن پرداخته تا مخکم و قوی گردیده و با قدرت خود ایستاده است که زارعان را به تعجب وا می دارد، تا بدینوسیله کافران به خشم بیایند، ولی کسانی از آنها را که ایمان آورده اند و عمل صالح انجام داده اند خداوند به آنها آمرزش و اجری بزرگ وعده داده است.

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِيٰ وَ دِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ \*

و مراد از دین حق امام است که خداوند آن را ظاهر میکند و زمین را پر از قسط و عد: مینماید همچنانکه از ظلم و ستم پر شده باشد و آنچه که ما ذکر کردیم تاویل بعد از تنزیل است، ابدانکه خداوند صفات پیامبر و یاران مومنینش را در تورات و انجیل نوشته است.

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشِدُاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ يعنى كفار را مى كشند و بر آنها سخت هستند و اما در بين خودشان مهربان و رحم دل مى باشند. ٢

<sup>۔</sup> 1. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۰۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۷۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۶ ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۷



# تفسير سورة حجرات



٤٩ - ســـورۀ حــجرات در

مدینه نازل شده و دارای ۱۸

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يْا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا لاْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَميعٌ عَليِمٌ (١)

يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُّواتُكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَ لَا تَجْهَرُوا لَـهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِيَعْضِ أَنْ تَحْبَطَأَعْمَالُكُمْ وَ أَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُّواتُهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوىٰ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَ أَجْرٌ عَظِيمٌ (٣)

إِنَّ اللَّذِينَ يُنَادُ وَنَكَ مِنْ وَزَاءِ الْمُحْجُزاتِ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَغْقِلُونَ (۴) وَ لَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَٰى تَخْرُجَ النِّهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحيمٌ (۵)

ا دای کسانی که ایمان آورده اید چیزی را بر خدا و رسولش تقدّم ندارید، و از خداوند بپرهیزید، هماناکه خداوند شنوا و داناست.

۲\_ای کسانی که ایمان آورده اید، صدایتان را بر صدای پیامبر بلند مکنید، و در مقابلش صدایتان را بلند مینید همچنانکه با یکدیگر صدایتان را بلند میکنید، که اعمالتان محو و نابود می شود و شما نمی دانید.

۳\_ همانا کسانی که صدایشان را نزد رسرل خدا کوتاه میکنند آنها کسانی
 هستند که خداوند قلبهایشان را با تقوی امتحان نموده است ، برای آنها

آمرزش و پاداش بزرگی است.

 ۲ کسانی که تو را از پشت حجره ها با صدای بلند صدا می زنند بیشترشان نمی فهمند.

۵ـو اگر آنها صبر میکردند تا خود تو به سراغ آنها بروی، برایشان بهتر بود. و خداوند آمرزنده و مهربان است.

﴿ يُنا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ مَلِيمٌ﴾

این آیه دربارهٔ بنی تمیم نازل شده است که وقتی نزد رسول خدا سی این آیه دربارهٔ بنی تمیم نازل شده است که وقتی نزد رسول خدا سی محمد می آمدند جلوی در حجرهٔ پیامبر سی آمدند و صدا می کردندای محمد پیش ما بیا، و هنگامی که رسول خدا سی آمد در راه رفتن از آن حضرت جلو می افتادند، و هنگام سیخن گفتن صدایشان را از صدای آن حضرت بلند می کردند و می گفتند: ای محمد! ای محمد! دربارهٔ فلان چیز چه می گویی؟ و مانند خودشان با آن حضرت سخن می گفتند که خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَیْنَ یَدَی اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ ا

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَ لا تَجْهَزُوا لَـهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَ أَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ـ تا ـ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَزاءِالْحُجُزاتِ ﴾ و آنها بنو تميم بودند. ٢

﴿أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ كه بيشترشان نميفهمند.

سپس فرمود: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواحَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ و اكر آنها صبر مىكردند تا خود تو به سراغ آنها بروى، برايشان بهتر

ا. تفسیر صافی، ج ۶ ، ص ۵۱۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۵۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۸۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۲۸

بود، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

يًا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُـصِبِبُوا قَـوْماً بِـجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ (٦)

۶\_ای کسانی که ایمان آورده اید، اگر فاسقی برای شما خبری آورد دربارهٔ آن تحقیق کنید، مبادا که از روی نادانی به قومی آسیبی برسانید و از کار خود پشیمان گردید.

دروغ بستن برمارية قبطي

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّتُوا أَنْ تُصِيبُوا قَـوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾

این آیه دربارهٔ ماریهٔ قبطیه مادر ابراهیم فرزند رسول خدا این از شده است. علت آن این بود که چون ابراهیم فرزند پیامبر این از ماریهٔ قبطیه متولد شده بود فوت شد، حضرت از فوت آن خیلی محزون شد. عایشه به آن حضرت گفت: چه چیز باعث حزن تو شده است؟ اگر بواسطهٔ فوت ابراهیم است او خود فرزند تو نبود بلکه از جریح قبطی بود که همراه ماریه آمده و همشه با او می باشد.

پیامبر عَیْ از شنیدن آن خشمگین شد و به امیرالمؤمنین الیه فرمود: شمشیرت را بردار و سر جریح قبطی را برایم بیاور. امیرمؤمنان الیه شمشیر خود را برداشته و عرض کرد: پدر و مادرم فدای تو باد ای رسول خدا! در کاری که مرا می فرستی همانند آهن داغ شده ای باشم همان طور که امر کردی عمل کنم؟

رسول خدا عَلَيْهِ فُرمود: همانطور كه امر كردم عمل كن.

پس امیرالمومنین الی به طلب جریح بیرون آمد و آدرس او را در میان باغی دادند و چون امیر المؤمنین به در آن باغ رسید، در باغ را زد، جریح خواست که در را به روی آن حضرت بگشاید چون آثار غضب از روی نورانی او مشاهده کرده در را باز نکرده برگشت، حضرت از دیوار به باغ وارد شده و او را تعقیب نمود. جریح فرار کرده به بالای درخت خرمایی که در آنجا بود رفت. امیرالمومنین الی چون نزدیک درخت شد فرمود: پایین بیا!

جریح گفت: ای علی! از خدا بترس اینجا کسی نیست و من آلت مردانه و زنانه ندارم، سپس کشف عورت نمود. پس امیر المؤمنین متعرض جریح نشده و او را به خدمت حضرت رسول عَنْ آورد.

رسول خدا عَيْنِينَ فرمود: اي جريح قضية تو چيست؟

جریح گفت: ای رسول خدا عَیْنِی قبطی خادم و کسی را که به نزد خانوادهٔ خود می فرستد از خناها انتخاب می کند، و قبطیون با قبطیون انس و الفت می گیرند، پس پدر ماریه مرا برگزید که همیشه به نزد او بروم و خادم او بوده و با او انس بگیرم پس خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا﴾ ا

عبدالله بن بكير گويد به امام صادق الله عرض كردم: فدايت گردم رسول خدا عَلَيْ الله بن بكير گويد به امام صادق الله على عايشه دروغ مى گويد يا نمى دانست كه عايشه دروغ مى گويد يا نمى دانست ؟ و همانا خداوند كشته شدن قبطى را به وسيلهٔ احتياط على الله برطرف نمود.

امام صادق المُثَلِّةِ فرمود: به خدا سوگند که می دانست، و اگر دستور رسول

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٥٣ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٨١؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٥٤

خدا عَیْرُولُهٔ به علی از باب عزیمت و تکلیف حتمی بود، علی بر نمیگشت، مگر بعد از کشتن او و لیکن رسول خدا عَیْرُولُهٔ این دستور را طوری داد که هم او کشته نشود و هم عایشه از گناهش برگردد، ولی از گناهش برنگشت، و از اینکه خون مسلمان بی گناهی ریخته می شود هیچ باکی نکرد. ا

وَ اعْلَمُوا أَنَّ فَهِكُمْ رَسُولَ اللهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ في كَثْبِرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ لَابِهَانَ وَ زَيَّنَهُ في قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَ الْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولِيْكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ (٧)

۷\_و بدانید که رسول خدا در میان شماست، که اگر در بسیاری از کارها از شما پیروی کند خود شما به زحمت و سختی می افتید، و لیکن خدا ایمان را محبوب شما قرار داده و در دلهایتان زینت نموده است، و کفر و فسق و معصیت را منفورتان کرده است، اینها هدایت یافته گانند.

امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ذیل فرمودند: ﴿حَبَّبَ إِلَیْكُمُ الْإِیمَانَ وَ زَیَّنَهُ فِي قَلُوبِكُمْ ﴾ یعنی امیر المؤمنین ﴿وَكَرَّهَ إِلَیْكُمُ الْكُفْرَ وَ الْفُسُوقَ وَ الْعِصْیَانَ ﴾ که فلانی و فلانی و فلانی و دومی و سومی) است.

وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمْا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَـلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُواالَّتِي تَبْغي حَتَّى تَقيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَ أَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (٩)

۹\_و اگر دوگروه از مومنان با هم به جنگ و نزاع پرداختند بینشان را اصلاح
 کنید، پس اگر یکی از آنها بر دیگری تجاوز نمود با گروه تجاوزگر جنگ

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۱۵۴؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۲۵۵؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۸۱

کنید تا به سوی فرمان الهی بیاید، پس اگر برگشت با عدالت بینشان را اصلاح نمایید ؛ هماناکه خداوند عدالت بیشگان را دوست می دارد.

﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبَغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَ أَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* بدرستى كه او شمشير بر عليه اهل ستم و تاويل است.

حفص بان غیاث گوید مردی از امام صادق این از جنگهای امیرالمومنین این سوال کرد که سوال کننده از دوستان اهل بیت این بود. امام این فرمودند: خداوند محمد این را با پنج شمشیر مبعوث نمود که سه تا از آنها آماده بوده و در غلاف نمی روند تا جنگ در دنیا به پایان برسد و جنگ در دنیا هرگز به پایان نمی رسد تا خورشید از مغرب طلوع می کند و چون خورشید از مغرب طلوع می کند و چون خورشید از مغرب طلوع کرد در همان روز همهٔ مردم در امن و امان خواهند بود، در آن روز ایمان کسی که از قبل ایمان نداشته بود هیچ خیر و سودی برای او ندارد. یکی از آن شمشیرها در هم پیچیده است و شمشیر دیگر در غلاف می باشد که آن را برای دیگران کشیده و حکمش با ماست.

اما آن سه شمشیر کشیده که یکی شمشیری است که بر روی مشرکان عرب کشیده شده است که خداوند متعال می فرماید: ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِینَ حَیْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ احْصُرُوهُمْ وَ اقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا ﴾ ایعنی ایمان آوردند ﴿ فَإِخْوانُکُمْ فِی الدِّین ﴾ آبرادران دینی شمایند.

از اینها مورد قبول واقع نمی شود مگر آنکه کشته گردند یا داخل در اسلام

۱. توبه، آیهٔ ۵؛ مشرکان را هر جا یافتید، بکشید و به اسیری بگیرید و محاصره کنید و در هر کمینگاهی به کمین آنان بنشینید ولی اگر توبه کردند.
 ۲. توبه، آیهٔ ۱۱

شوند و اگر کشته شوند اموالشان به غنیمت، و زن و بچه هایشان اسیر شوند چنانکه رسول خدا تَنَافِی آنها را اسیر می کرد یا آنها را می بخشید و یا اینکه در مقابل گرفتن پولی آنها را آزاد می نمود.

و اما شمشير سوم بر روى مشركان عجم يعنى ترك و ديلم و خزرج كشيده شده است كه خداوند در اول سورهٔ محمد عَيَّا الله كسانى را كه كافر شده اند و قصه آنها را بيان مىكند مىفرمايد: ﴿فَإِذْا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَا أَنْ خَنْتُمُوهُم فَشُدُّوا الْوَتُاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ \* " يعنى بعد از اسير

بر آنها منّت بگذارید و (آزادشان کنید).

۱. بقره. آیهٔ ۸۳؛ با مردم با نیکی سخن بگویید.

۲. توبه، آیهٔ ۲۹؛ با کسانی (از اهل کتاب) که به خدا و روز قیامت ایمان نمی آورند، و آنچه را خدا و پیامبرش حرام کردهاند، حرام نمی شمارند، و دین حق را نمی پذیرند، بجنگید تا با دست خود در حالی که (نسبت به احکام دولت اسلامی) متواضع و فروتن اند، جزیه بپردازند. ۳. محمد، آیهٔ ۴؛ و هنگامی که با کافران (در میدان جنگ) رو به رو شدید گردن هایشان را بزنید، تا وقتی که دشمنان زیادی را از بین ببرید، پس از آن اسیران جنگ را محکم ببندید، بعد یا

گرفتن از آنها ﴿ وَ إِمَّا فِدَاءً ﴿ يعنى بعد از اسير گرفتن يا پولى گرفته و آزادشان مىكنيد و يا مىكشيد و يا نيز داخل در اسلام شوند و بر ما ازدواج كردن با آنها مادامى كه در حال جنگ با ما هستند حلال نيست.

و اما شمشيرى كه پيچيده شده است شمشير اهل ستم و تاويل است كه خداوند مىفرمايد: ﴿ وَ إِنْ طَائِفَتُانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوابَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ خداوند مىفرمايد: ﴿ وَ إِنْ طَائِفَتُانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوابَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُما عَلَى الْأَخْرى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ \* هنگامى كه اين أَعْد الله شد رسول خدا عَنَيْ فرمود: كدام يك از شما بعد از من با تاويل آيه مى جنگد همچنانكه من با صريح آيه با مشركان جنگيدم؟

سوال کردند: ای رسول خدا کی او کیست؟

فرمود: او پینه زننده بر كفش يعنى اميرالمؤمنين على اليالا است.

عمار بن یاسر گفت: با رسول خدا آن فیر همین پرچم سه بار با کفار و مشرکین جنگ کردم و این دستهٔ چهارمی است که با آنها می جنگم به خدا سوگند اگر ما را عقب برانند تا به نخلستانهای هجر (که از شهرهای یمن است) می دانیم که ما بر حق هستیم و آنها بر باطل.

روش امیرالمومنین با کسانی که می جنگید همان روش پیامبر با اهل مکه در هنگام فتح آن بود، بدرستی که پیامبر زن و بچه های آنها را به اسارت نگرفت و فرمود: هر کس در خانهاش را ببندد او در امان است، هر کس سلاحش را بر زمین بگذارد او در امان است، و هر کس در خانهٔ ابوسفیان وارد شود او در امان است؛ و همچنین امیرالمومنین علی ایم در آن سه جنگ زن و بچهٔ آنها را به اسارت نگرفت، فراری ها را دنبال ننمود و هر کس هم که در خانهاش را بست در امان بود.

١. محمد، أية ٢

و اما شمشیری که در غلاف است شمشیری است که با آن قصاص میکنند که خداوند می فرماید: ﴿النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ... وَ الْجُرُوحَ قِصاصُ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةً لَهُ ﴾ که این شمشیر را برای اولیای خون مقتول گذاشته ولی حکمش با ماست. این است شمشیرهایی که خداوند آن را با پیامبرش مبعوث فرمود که هر کس آنها را منکر شود و یا منکر یکی از آنها شود و یا چیزی از احکام و روش آنها را منکر گردد به آنچه خداوند بر محمد مَنَیْ از نازل فرموده کافر شده است. ا

يَّا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاَنِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَ لاَ تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَ لاَ تَنَابَرُوا بِالْأَلْفَابِ بِئْسَ الاِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَ مَنْ لَـمْ يَشَبْ فَأُولَئِكَ هُـمُ الظَّالِمُونَ (١١)

11 \_ ای کسانی که ایمان آورده اید، نباید گروهی از شما گروه دیگری را مسخره کنند، شاید گروه مسخره شونده از گروه مسخره کننده بهتر باشند، و نه زنانی زنان دیگری را، شاید زنان مسخره شونده بهتر از مسخره کننده باشند، و هرگز یکدیگر را مورد عیبجویی قرار مدهید و با القاب زشت صدا نزنید و چه بسیار بد است که بعد از ایمان روی همدیگر نام زشت بگذارید، و کسانی که توبه نکنند از ستمکاران هستند.

﴿ يٰا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاٰ يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاٰنِسْاءُ مِنْ نِسْاءٍ عَسىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ ﴾

تهذیب الاحکام، ج ۴، ص ۱۱۵؛ وسائل الشیعه، ج ۱۵، ص ۲۵؛ بحار الانوار، ج ۹۷، ص ۱۶؛ خصال شیخ صدوق، ج ۱، ص ۲۷۴؛ کافی، ج ۵، ص ۱۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۵۹؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۸۴؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۱۹

این آیه دربارهٔ صفیه دختر حی بن اخطب نازل شده است که زن رسول خدا سی بود و علتش این بود که عایشه و حفصه او را اذیت و آزار کرده و شماتتش نموده و فحش می دادند و به او می گفتند: ای دختر یهودی!

او به پیامبر ﷺ شکایت کرد، حضرت به او فرمود: آیا تو جواب آنها را ندادی؟

عرض کرد: چگونه ای رسول خدا!

فرمود: میگفتی پدرم هارون نبی خدا و عمویم موسی کلیم الله و شوهرم محمد رسول خدا عَلَیْ است چرا مرا مسخره میکنید.

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أَنْشَىٰ وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَغَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَليمٌ خَبيرٌ (١٣)

۱۳ - ای کسانی که ایمان آورده اید، همانا ما شما را مرد و زن آفریدیم و شما را تیره ها قبیله ها قرار دادیم تا همدیگر را بشناسید، همانا گرامی ترین شما نزد خداوند دانا و آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أَنْثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا \* مراد از شعوب، ملتهاى غير عرب است.

ا. نورالثقلین، ج ۵. ص ۸۹؛ تفسیر برهان، ج ۷. ص ۲۶۱؛ بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۱۹۷ و ج ۷۲، ص ۱۴۴

و مراد از ﴿قبائل﴾ به معنای طوائف عرب است.

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ اين آيه رد كسيانى است كه بر حسب و نسبشان افتخار مىكنند.

رسول خدا تَالِيُّ روز فتح مكه فرمود: اى مردم خداوند به وسيلهٔ اسلام غرور جاهليت و فخر به پدرانتان را از بين برد، عربيت به پدر و مادر نيست بلكه آن يك زبان است، هر كس به آن زبان سخن بگويد او عرب است، آگاه باشيد كه شما از نسل آدم هستيد و آدم نيز از خاك بود و گرامى ترين شما نزد خداوند پرهيزگار ترين شماهاست. آ

قَالَتِ الْأَعْزَابُ آمَنَا قُلْ لَمْ تَؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَٰا يَدْخُلِ الْإيمَانُ في قُلُوبِكُمْ وَ إِنْ تُطِيعُوا اللَّهُ وَ رَسُولَهُ لاَ يَلِنْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٤)

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَ جَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَٰذِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (١٥)

قُلْ أَ تُعَلِّمُونَ اللَّهُ بِدِينِكُمْ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ (١٦)

1۴ \_ اعراب می گویند: ما ایمان آوردیم، بگو: شما ایمان نیاورده ایا. و اکن بگویید اسلام آورده ایم، و ایمان هنوز بر قلبهای شما وارد نشده است، و اگر از خداوند و رسولش اطاعت کنید چیزی از اجر اعمال شما فروگذاری نمی کند، همانا که خداوند آمرزنده و مهربان است.

بحارالانوار، ج ۴۸، ص ۳۰۵
 نورالثقلین، ج ۵، ص ۹۶؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۲۴

10 همانا مومنان کسانی هستند که به خداوند و رسولش ایمان آوردهاند. سپس شک و تردیدی به دلشان راه ندادهاند. و در راه خدا با مال و جانشان جهاد کردهاند، اینها همان راستگویان هستند.

۱۶ ـ بگو: آیا خداوند را به دینتان آگاه میسازید؟ و در حالی که خداوند
 آنچه را که در آسمانها و زمین است را میداند و خداونـد بـه هـمه چـیز
 داناسـت.

﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَ لَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ يعنى بــه وسـيلة شمشير اسلام آورديد.

﴿ وَ لَمُّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ و ايمان هنوز بر قلبهاى شما وارد نشده است.

﴿ لا يُلِتْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا ﴾ يعني از شما كم نمى كند.

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَـرْتَابُوا﴾ يـعنى شكايت نمىكنند.

﴿ وَ جَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ دربارة اميرالمؤمنين اللَّهِ ﴿ نازل شده است. ا

﴿قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ يعنى آيا دينتان را به خداوندياد مىدهيد. ٢

يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لاْ تَمُنُّوا عَلَيَّ إِسْلاْمَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَذَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقبِنَ (١٧)

إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨)

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۰۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۷۵
 ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۷۶

۱۷\_آنها بر تو منت میگذارند که اسلام آورده اند، بگو: به وسیلهٔ اسلامتان بر من منت مگذارید، بلکه خداوند بر شما منت میگذارد که به سوی ایمان هدایت تان نموده است اگر راستگو هستید.

۱۸ ـ همانا خداوند غیب آسمانها و زمین را می داند، و خداوند به آنچه که انجام می دهید بیناست.

### ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا ﴾

این آیه دربارهٔ عثمان در روز جنگ خندق نازل شده است که او به عمار بن یاسر گذشت وقتی که او حفر خندق میکرد و از حفر غبار مرتفع میگردید پس عثمان در این وقت آستین جامهٔ خود را بر بینی گذاشت و گذشت.

عمار گفت: برابر نیست کسی که بناء مسجد کند و نماز خود را در آنجا به جا بیارد با تمام رکوع و سجود با کسی که از غبار حفر خندق از روی کراهت مانند معاندان و منافقان گذرد.

عثمان متوجه عمّار شده گفت: یا فرزند سیاه از این سخن مرا اراده کردهای؟ و از همانجا بخدمت حضرت رسول عَیْمُونی آمده گفت: ما با تو در اسلام داخل نشدهایم که ما را دشنام دهند.

حضرت رسول عَيَّالَة به او فرمود: من فسخ بیعت اسلام را از تو کردم برو هر جا که خواهی چون اسلام با نفاق سرشته بکار نمی آید. از این جهت حق تعالی این آیه را نازل گردانید که ﴿یَمُنُّونَ عَلَیْکَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلُ لا تَمُنُّوا عَلَیْ الله این آیه را نازل گردانید که ﴿یَمُنُّونَ عَلَیْکَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلُ لا تَمُنُّوا عَلَیْ الله این آیه را نازل گردانید که ﴿یَمُنُّونَ عَلَیْکَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلُ لا تَمُنُوا عَلَی الله این آیه را نازل گردانید که ﴿یَمُنُونَ عَلَیْکَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلُ لا تَمُنُوا عَلَی الله من مند بر تو مند به اینکه ما اسلام آورده ایم، به ایشان بگو که بر من به اسلام خود منت مینهد به اینکه شما را برای ایمان منت مینهد به اینکه شما را برای ایمان به بعث دلائل واضحه و حجتهای باهره به راه راست هدایت نمود، اگر راستگو

باشيد.

﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ يعنى راستكو نيستيد. ا

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ همانا خداوند غيب آسمانها و زمين را مى داند، و خداوند به آنچه انجام مى دهيد بيناست. ٢



۱. بحارالانوار.ج ۹. ص ۲۳۸ و ج ۲۰. ص ۲۴۳ و ج ۳۰. ص ۱۷۳

۲. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۲۸

## تفسير سورة ق



۵۰ – سُورةً ق در مكه نـازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.



# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

ق وَ الْقُرْآنِ الْمَجِيدِ (١)

بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقْالَ الْكَافِرُونَ هٰذَاشَيْءٌ عَجبِبٌ (٢)

أَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ (٣) قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَ عِنْدَنَا كِنَابٌ حَفيظٌ (۴)

بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقَّ لَمُّا جَاءَهُمُ قَهُمْ فَي أَمْرٍ مَربِحٍ (۵) أَ فَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَ زَيَّنَاهَا وَ مَا لَهَا مِنْ فُرُوحٍ (٦) وَ الْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَ أَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهيجٍ (٧)

۱ ـ ق ؛ و سوگند به قرآن مجید.
 ۲ \_ بلکه آنها تعجب کردند که انذار کنندهای از میان خودشان آمده است و

*کافران میگویند:این چیز عجیبی است.* 

۳\_آیا هنگامی که مُردیم و خاک شدیم (باز زنده میشویم)؟ این بازگشتی بعید است.

۴ به تحقیق ما میدانیم آنچه را که زمین از آنها میکاهد، و نزد ما کتابی
 است که همه چیز در آن محفوظ میباشد.

۵\_بلکه آنها حق را تکذیب کردند هنگامی که به سراغشان آمد، پس آنها در

امور آشفتهٔ خود سرگردان هستند.

عـ آیا آنها به آسمان بالای سرشان نمی نگرند که چگونه آن را بنا کرده ایم و (به وسیلهٔ ستارگان) زینت بخشیده ایم. و هیچ شکاف و شکستی در آن راه ندارد؟

۷ و زمین را بگستراندیم و در آن کوه های استوار افکندیم و از هر نوع گیاه
 روح افزا در آن رویانیدیم؟

﴿ ق ﴾ وَ الْقُرْ آنِ الْمَجِيدِ ﴾ كه ﴿ ق ﴾ كوهى محيط به دنيا است كه در پشت آن يأجوج و مأجوج قرار دارند ؛ بنابراين معنى چنين است كه قسم به آن كوه عظيم.

﴿ بِلُ عَجِبُوا ﴾ يعنى قريش عجب داشتند.

﴿ أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾ يعني رسول خدا عَيَالِهُ .

﴿ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هٰذَا شَيْءُ عَجِيبٌ ﴿ أَإِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾

دربارهٔ ابی بن خلف نازل شده است. ابی بن خلف به ابوجهل گفت: پیش من بیا تا تو را از گفتهٔ محمد به عجب آورم، آن گاه یک تکه استخوان پوسیده در دست گرفت و آن را خرد کرد، بعد گفت: ای محمد تو معتقدی که این استخوان زنده می شود؟ اینجا بود که خدای تعالی فرمود: ﴿بَلْ کَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمُّا جَاءَهُمْ فَي أَمْرٍ مَرِیجٍ ﴾ یعنی مختلف، سپس با آنها احتجاج نموده و برای بعث و نشور مثل زده و فرمود: ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَ زَيَّنَاهَا وَ مَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ اللَّهَ الْمِاعِينَ وَ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ کُلِّ زَوْجٍ مَا يعنی نیکو.

وَ نَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصيدِ (٩)

وَ النَّخْلَ بِاسِقَاتِ لَهَا طَلْعٌ نَصْيِدٌ (١٠)

رِزْقاً لِلْعِبَادِ وَ أَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذَٰلِكَ الْخُرُوجُ (١١)

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ أَصْخَابُ الرَّسِّ وَ ثَمُودُ (١٢)

۹\_و ما از آسمان آب پر برکتی نازل کردیم و به وسیلهٔ آن باغها و دانههای
 درو شدنی رویاندیم.

او نیز نخلهای بلند خرماکه میوههای متراکم و زیاد دارد.

11\_(اینها) رزق و روزی برای بندگان است، و به وسیلهٔ باران زمین مرده را زنده کردیم،که اینچنین مردگان زنده میشوند.

۱۲ \_قبل از این قوم نوح و اصحاب رش و قوم ثمود (پیامبرانشان را) تکذیب کردند.

﴿ فَلَّبُنَّا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ ﴾ هر دانهاي درو ميشود.

﴿ وَ النَّخْلُ بِاسِقَاتٍ ﴾ يعني دريقتان حرمايي كه بلند هستند.

﴿ لَهَا طُلْعٌ نَضِيدٌ ﴾ يعني بعضى بر بعض ديگر پيچيده شده است.

﴿ رِزْقاً لِلْعِبَادِ وَ أَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذَٰلِكَ الْخُرُوجُ ﴾ جواب به گفتهٔ آنهاست. ﴿ أَ إِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ ﴿ پس خداوند فرمود: همچنانكه آب را از آسمان فرو مى فرستيم و گياهان از زمين مى رويند همچنين شماها بعد از مردن از زمين بيرون مى آييد. ٢

خداوند عزوجل آنچه را که ما از هلاکت امتهای گذشته تفسیر کردیم را ذکر نموده و فرمود: ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ أَصْحَابُ الرَّسِّ ﴾ و آنها كسانی بودند که هلاک شدند چون مردان به مردان و زنان به زنان اكتفا میكردند و

١. ق، أية ٣

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۸۰

#### «رُس» رودی در آذربایجان است. ا

وَ أَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَ قَوْمُ تَبَعِ كُلِّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعَبِدِ (١۴) أَ فَعَيبِنَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فَي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدبِدِ (١٥) وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُوسُوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ (١٦)

۱۴ و اصحاب ایکه (امت شعیب) و قوم تبع (که در سرزمین یمن زندگی میکردند) همهشان فرستادگان الهی را تکذیب کردند، پس وعدهٔ عذاب بر آنان تحقق یافت.

10 ـ آیا ما در آفرینش خلق اول عاجز ماندیم (که دیگر نتوانیم روز قیامت دوباره مردگان را زنده کنیم)؟ بلکه آنها در آفرینش خلق جدید در شک و تردید هستند.

۱۶ ــ و به تحقیق ما انسان را آفریدیم، و وسوسههای نفسش را میدانیم، و ما به او از رگ گردنش نزدیکتریم.

﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ ﴾ يعنى در آفرينش خلق اول عاجز نشديم. ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُوَسُّوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ يعنى رگ گردن. ٢

﴿ وَ أَصْحَابُ الْأَيْكَةِ ﴾ يعني اصحابي كه در جنگلهاي سرسبز بودند. ٣

وَ جَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَٰلِكَ مَاكُنْتَ مِنْهُ تَحيدُ (١٩)

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ١٥٢

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۸۵

٣. تفسير صافي، ج ٤، ص ٥٣٣

۱۹ ـ و سختی و بیهوشی مرگ به حق فرا رسید، (به آدمی گفته میشود:) این همان چیزی است که از آن فرار می کردی.

﴿ وَ جُاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ﴾ اين چنين نازل شده است: «و جاءت سكرة الحق بالموت». \

﴿ ذَٰلِكَ مَاكُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ دربارة زريق (اولى) نازل شده است.

وَ جَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ (٢١)

۲۱ و هر نفسی وارد محشر میشود در حالی که همراه او (فرشتهای)

حرکت دهنده و گواهی است.

﴿ وَ جَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَ شَهِيدٌ ﴾ يعنى شهادت بــر آن مــىدهـد؛ و

«سائق» یعنی آنها را میرانند.

مرز تحقیقات کا چوز ار علوم رسادی

وَ قَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتيدٌ (٢٣)

أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَّارٍ عَنبِدٍ (٢۴)

۲۳\_و فرشتهٔ همنشین او میگوید: این نامهٔ اعمال اوست که نزد من حاضر است.

۲۴ \_ (دستور می آید:) هر کافر سرکشی را به دوزخ بیافکنید.

﴿ وَ قَالَ قَرِينُهُ ﴾ يعنى شيطان او گفت كه همان حبتر (دومي) است.

﴿ هٰذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ ﴾ اين نامة اعمال اوست كه نزد من حاضر است. ٢

﴿ أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ كه خطاب به پيامبر عَيَّ إِنَّهُ و على النَّهُ است.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۹۱

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۹۱

و آن فرمایش امام صادق این است که فرمود: علی این تقسیم کنندهٔ بهشت و جهنم است. ا

حضرت على الله دربارهٔ آیه ﴿ الله الله عَهَا مَكُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ فرمود كه رسول خدا يَ الله فرمودند: همانا خداوند تبارك و تعالى هنگامى كه در روز قيامت در يك جا جمع نمايد در آن هنگام من و تو در سمت راست عرش خواهيم بود سپس خداوند تبارك و تعالى به من و تو مى فرمايد: گروهى را كه با شما دشمنى ورزيدند و تكذيبتان كردند را در آخل آتش جهنم بياندازيد. ٢

#### مقام پیامبر ﷺ وحضرت علیﷺ در محشر

امام صادق الله فرمود: رسول خدا الله مى فرمود: هرگاه خواستيد چيزى را از خداوند طلب كنيد با وسيله آن را طلب نمائيد.

سوال كردند: أن وسيله چينسي الوي سول

فرمود: درجه من در بهشت است و آن از جواهرات مرصع میباشد بر هر یک از آن جواهرات هزار زبرجد و بر هر زبرجدی هزار لؤلؤ و بر هر یک از آن هزار طلا و نقره کوب شده، آن را روز قیامت می آورند و در میان درجات پیغمبران نصب میکنند و درجه من نسبت به آنها مانند ماه با ستارگان است و در روز قیامت پیغمبر مرسل و شهیدی نیست مگر آنکه آرزوی درجه مرا بکند و بگوید خوشا بحال صاحب این درجه و رتبه، منادی با صدای رسا ندا کند این درجه تعلق به محمد شرا دارد و آن را بیاورند و بر سرم تاجی باشد که نور از آن طالع گردد که بر آن تاج نوشته شده: «لا اله الاالله محمد رسول

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ١١٢ ؛ تفسير صافى، ج ۶، ص ٥٣٨

بحارالانوار، ج ۳۹، ص ۱۹۹؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۲۹۲؛ تفسير صافى، ج ۶، ص ۵۳۸؛ تورالثقلين، ج ۵، ص ۱۱۲؛

الله على ولى الله».

رستگار کسانی هستند که از طرف پروردگار فائز شدند چون من و علی را از حضور پیغمبران عبور دهند، گویند این دو نفر از فرشتگانند از پیش صفوف فرشتگان که عبور کنیم گویند این دو نفر چه کسانی هستند که ما آنها را نمی شناسیم من به بالای آن درجه روم و علی هم متصل به من قرار گیرد، پیغمبر و مؤمنی نیست مگر آنکه سر خود را بلند کند و بگوید گوارا باد این درجه و کرامت برای شما، منادی ندا کند ای اهل محشر بدانید این حبیب من محمد و دیگری ولی من علی بن ابیطالب است خوشا بحال کسانیکه در دنیا آنها را دوست داشته اند و بدا بحال اشتخاصی که ایشان را دشمن و مبغوض می پنداشتند و با آنها عداوت کرده و تگذیب آنان مینمودند.

سپس پیغمبر اکرم ﷺ فرمود دیا علی در آن روز کسی که تو را دوست داشته از صدای آن منادی خوشحال گردد و صورتش سفید و قلبش روشن شود و هر که با تو جنگ کرده یا خلافت تو را منکر بوده و در حق تو ظلم و ستم و دشمنی نموده صورت او سیاه و قدمهایش بلغزد، در آن هنگام دو فرشته موکل بر بهشت و دوزخ رضوان و مالک نزد ما آیند، سلام کنند، جواب آنها را بدهم و به ایشان بگویم: شماها کیستید؟

آنکه پاکیزه و نیکو منظر است گوید: من رضوان خازن بهشت هستم، پروردگار به من فرمود کلیدهای بهشت را حضورت تقدیم بدارم ای رسول خدا این کلیدها را بردارید گویم تقدیم بر علی کن، کلیدها را به شما دهد من پروردگار را بر نعمتی که بما عطا نموده حمد و ستایش میکنم و رضوان برگردد.

فرشته دیگر پیش آید به او بگویم نام تو چیست که این قدر قبیح منظری،

گوید من مالک دوزخ هستم پروردگار به من امر فرموده کلید دوزخ را حضورتان تقدیم بدارم ای رسول خدا این کلیدهاست، به او بگویم به علی ده، کلیدها را به تو تقدیم نموده و مراجعت نماید، آنگاه علی با کلیدهای بهشت و دوزخ پیش رود و در جهنم را بدست گیرد جهنم صدا کند و شعله آتش بالا رود و فریاد کند:ای علی از کنار من دور شوید که نور جمالت شعله و شراره آتش مرا خاموش خواهد نمود، آن وقت علی میگوید ای دوزخ رها کن این بنده را که دوست من است و بگیر این شخص را که از دشمنان من بوده است.

پیغمبر اکرم فرمود: اطاعت و فرمان برداری جهنم نسبت به اوامر علی در آنچه امر میکند بیشتر است از غلامی که مطیع و فرمان بردار مولایش باشد و علی در آن روز قسیم بهشت و دوزخ است. ۱

مرزحتية تكامية زرعاوي سارى

مَتَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُريبِ (٢٥)

الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلْهَا آخَرَ فَأَلْقِياهُ فِي الْعَذَابِ الشَّديدِ (٢٦)

۲۵ ـ آن کسی که مانع کارهای خیر است و در شک و تردید میباشاد.

۲۶ ـ همان کسی که با خداوند یگانه معبودی دیگر میگیرد پس او را در عذایی شدید بیندازید.

﴿ مَــنَّاعِ لِــلْخَيْرِ ﴾ مـراد از ﴿ مـناع ﴾ دومـی و مـراد از ﴿ خـیر ﴾ ولایت امیرالمؤمنین و حقوق آل محمد است و هنگامی که اولی نامه نوشت تا فدک را به حضرت فاطمه الله برگردانند دومی مانع آن شد.

﴿مُعْتَدٍ مُرِيبٍ \* الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلْها آخَرَ ﴾ كفتند: ما به كسى كه امامت و

بحارالانوار، ج ٧، ص ٣٢۶؛ علل الشرائع، ج ١، ص ١۶۴؛ امالي شيخ صدوق، ص ١١٤؛ بشارةالمصطفى، ص ٢١؛ تاويل الآيات الظاهره، ص ١٥٢؛ روضةالواعظين، ج ١، ص ١١٣؛ معانى الاخبار، ص ١١٤

#### خمس را برای شما قرار داد کافر هستیم.

قَالَ قَربِنُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلاَٰلٍ بَعبِدٍ (٢٧) قَالَ لاَ تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَ قَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعبِدِ (٢٨) مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَ مَا أَنَا بِظَلاَٰم لِلْعَبيدِ (٢٩)

۲۷ ـ همنشین او (از شیاطین) میگوید: پروردگارا، من او را به طغیان و سرکشی نکشاندم لکن او خود در گمراهی دوری بود.

۲۸\_ (خداوند) می فرماید: در حضور من مجادله مکنید که من پیش از این به شما هشدار دادم.

۲۹ .. وعدهٔ من تغییرناپذیر است، و من به بندگان هیچ ستمی نخواهم کرد.

﴿قَالَ قَرِينُهُ ﴾ يعنى شيطان او كه حبتر (دومي) است.

﴿ رَبُّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ ﴾ يعني زريق (كه اولي است).

﴿ وَ لَكِنْ كُانَ فِي ضَلالِ بَعِيدٍ ﴾ لكن او خود در كمراهى دورى بود.

پس خُداوند به آن دو می فرماید: ﴿لاٰ تَخْتَصِمُوا لَـدَيَّ وَ قَـدْ قَـدَّمْتُ إِلَـيْكُمْ
إِلْوَعِيدِ \* مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ ﴾ يعنى آنچه كه انجام داديد به حسنات مبدل نمى شود، و آنچه به شما وعده داده شده از آن تخلف نمى كنم. ا

يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَ تَقُولُ هَلْ مِنْ مَزيدٍ (٣٠) وَ أُزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِبِنَ غَيْرَ بَعِيدٍ (٣١)

۳۰ ـ روزی که به جهنم میگونیم: پُر شدی؟ و او میگوید: آیا بـاز هــم

مست؟

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ١١۴

۳۱ و بهشت را برای پرهیزگاران آماده کنند و از آن هیچ دوری ندارند.

﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَ تَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ ابن استفهام از ابن جهت شده كه خداى تعالى وعده داده بود جهنم را پر كند و جهنم مالامال آتش شود. از او مى پرسىد آيا پر شدهاى؟

او مىپرسىد: ﴿ وَ تَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ مگر باز هم هست؟ و منظورش اين است كه ديگر جاى خالى ندارم.

در این هنگام بهشت گوید: بار خدایا چنانچه دوزخ را وعده داده بودی که آن را پر کنی به من نیز وعده داده بودی که پرم کنی پس چنانچه دوزخ را از اهل کفر و عصیان پر ساختی مرا نیز از اهل ایمان و تقوی پر کن. حق تعالی در این وقت خلقی چند ایجاد کند و بهشت را مانند دوزخ مملو گرداند.

و بعد از این حضرت صادق این فرمودند: خوشا به حال این بهشتیان که غمها و در دهای دنیا را ندیدند و در بهشت آرامیدند. ا

﴿ وَ أَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ يعني بهشت با متقين زينت داده شد.

﴿غَيْرٌ بَعِيدٍ ﴾ يعنى به سرعت. ٢

لَهُمْ مَا يَشَاؤُنَ فَيِهَا وَ لَدَيْنَا مَزِيدٌ (٣٥)

وَكَمْ أَهْلَكُنْا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشاً فَنَقَّبُوا فِي الْبِلاٰدِ هَـلْ مِـنْ مَحيصِ (٣٦)

إِنَّ في ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَ هُوَ شَهِيدٌ (٣٧) ٣٥ ـ در آنجا هر چه كه بخواهند براى آنها هست، و نزد ما (نعمتهاى)

۱. بحارالانوار، ج ۸، ص ۲۹۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۴۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۱۴

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۲؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۴۰؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۱۱۵

بیشتری دارند.

۳۶\_و چه اقوامی که قبل از آنها هلاک کردیم که از آنها قوی تر و نیرومنا تر بودند و شهرها را تصرف نمودند، آیا راه نجاتی یافتند؟

۳۷\_ همانا در این تذکری است برای کسی که عقل دارد یا گوش فرا دها و گواه باشد.

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاؤُنَ فِيهَا وَ لَدَيْنًا مَزِيدٌ ﴾ نظر كردن به رحمت الهي.

﴿فَنَقَّبُوا فِي الْبِلادِ ﴾ يعنى رفتند، سفر كردند.

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ يعنى ذاكر.

﴿ أَوْ أَلَّقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ يعنى شنيد و اطاعت كرد. ١

وَ اسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَربِ (٤١)

يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ (٤٢)

إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَ نُمبِتُ وَ إِلَيْنَا الْمَصبِرُ (٤٣)

يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِراعاً ذٰلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنا يَسِيرٌ (٢٤)

حْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ فَذَكَرٌ بِـالْقُرْآنِ مَـنْ يَـخَافُ وَعبِدِ (۴۵)

۴۱ ـ و گوش فرا ده روزی که منادی از مکانی نزدیک ندا کند.

۴۲\_ روزی که همه، صبحهٔ رستاخیز را به حق میشنوند، که آن روز هنگام خروج (از قبرها) است.

۴۳\_ همانا ما میمیرانیم و زنده میکنیم و بازگشت آنها به سوی ماست.

۴۴ ـ روزی که زمین به سرعت از روی آنها (مردگان) شکافته میشود. و

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۳

همه (در عرصهٔ قیامت) محشور میگردند، واین جمع کردن بر ما آسان است.

۴۵ ـ آنچه را که میگویند ما میدانیم، و تو مامور به اجبار کردن آنها (به ایمان) نیستی، پس کسانی را که از وعدهٔ عذاب می ترسند را به وسیلهٔ قرآن تذکر بده.

﴿ وَ اسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ منادى به اسم حضرت قائم الطَّهُ و به اسم پدرش ندا مى كند.

﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَٰلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ فرياد حضرت قائم لليَّلِ از آسمان.

﴿ ذَٰلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ يعني روز رجعت است.

امام صادق الله وربارة آية ﴿ يَـوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّـيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَٰلِكَ يَـوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ فرمود: كه آن روز رجعت است.

﴿ يَوْ مَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ﴾ در رجعت.

ابوبصير گويد از امام رضائليَّ دربارهٔ آيهٔ ﴿وَ مِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَ أَدْبُارَ السُّجُودِ﴾ سوال كردم فرمود: چهار ركعت بعد از مغرب است. ٢

﴿ فَذَكِّرْ بِالْقُرْ آنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ يعنى اى محمد! با آن وعده هاى عذابى كه در قرآن داده ايم ايشان را تذكر بده. ٣

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۱۱۸

٢. بحار الانوار، ج ٨٨، ص ٨٨؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٠٥

۳. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۶

# تفسير سورة الذاريات



۵۱ – سورهٔ الذاریات ذر مکه

نازل شده و دارای ۶۰ آیه

است.



## بِسْم اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم

وَ الذَّارِيَاتِ ذَرُواً (١)

فَالْحُامِلاٰتِ وِقُراً (٢).

فَالْجَارِيَاتِ يُشْراً (٣) فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْراً (۴)

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَّادِقُ (۵)

وَ إِنَّ الدِّينَ لَوْاقِعٌ (٦)

وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ (٧)

1\_ سوگند به بادهای حرکت دهنده.

۲ \_ سوگند به ابرهای سنگین بار (که حامل باران هستند).

۳\_ سوگند به کشتی هایی که به آسانی (در روی آب) در حرکت هستند.

٢\_ سوگند به فرشتگان تقسیم کنندهٔ کارها.

٥ - همانا آنچه كه به شما وعده داده شده همه راست است.

عرو همانا جزاي اعمال، واقع خواهد شد.

۷ ـ سوگند به آسمان که در آن راههای بسیاری است.

﴿ وَ الذُّارِيَاتِ ذَرُواً ﴾

جمیل از امام صادق الله روایت کرد که در معنای آیه ﴿ وَ الذُّ ارِیَاتِ ذَرُواً ﴾ فرمود: ابن الکواء از امیر المؤمنین الله پرسید: این آیه چه معنا دارد؟

حضرت فرمود: منظور از ﴿ذاریات﴾ باد است. و از ﴿فَالْحَامِلاَتِ وِقُراً﴾ پرسید. فرمود: ابر است. و از ﴿فَالْجَارِیَاتِ یُسْراً﴾ پـرسید. فـرمود: کشـتیها است. از ﴿فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْراً﴾ پرسید. فرمود: ملائکه است.

تمام آیات اولی قسم و خبرش این آیه میباشد: ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴿ وَإِنَّ الدِّينَ لَوْاقِعٌ ﴾ یعنی مجازات و مکافات هر آینه به وقوع خواهد پیوست. ا

#### معنى زيبا ونيكو بودن آسمان

﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾

حسين بن خالد گويد به امام رضائك عرض كردم معناى آيه ﴿وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾ چيست؟

فرمود: آسمان به زمین بسته شده است، در اینجا امام الله انگشتهای مبارکش را داخل هم به طور مشبّک قرار داد.

راوی میگوید: عرض کردم: چگونه آسمان ب زمین بسته شده است؟ در حالی که خدای تعالی میفرماید: ﴿رَفَعَ السَّمَاوْاتِ بِغَیْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهُا \* خداوند آسمان را بدون پایه و ستون بالانگهداشته است.

امام النَّالِ فرمود: سبحان الله! مگر خداوند نمی فرماید: ﴿بِغَیْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهُا ﴾ يعنی بدون پايه و ستونی که شما آن را می بينيد؟

عرض كردم: بلي.

فرمود: پس پایه هست ولی شما آن را نمی بینید.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۲۰؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۴۷

عرض کردم: فدایت شوم، پس مطلب چگونه است؛ امام الیه دست چپش را باز کرد، دست راست را بر روی آن قرار داد و فرمود: این زمین دنیا و آسمان دنیاست که بالای آن گنبد است، زمین دوّم روی آسمان دوّم است، روی آسمان دوّم گنبد است، زمین سوم روی آسمان دوّم است و روی آسمان سوّم گنبد است و مطلب همچنین است تا زمین هفتم که روی آسمان ششم است و روی آسمان هفتم است؛ و است و روی آسمان هفتم است؛ و این است معنای قول خدا ﴿خَلَقَ سَبْعَ سَمَاواتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ یَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ میباشد و او بر روی زمین است و امر از بالای آسمان و بین آسمانها و زمینها به او نازل می شود.

عرض کردم: زیر پای ما جزیک زمین چیزی نیست؟

فرمود: زیر پای ما جزیگ زمین نیست آن شش زمین بالای ما می باشد. ا ابو حمزه گوید از امام باقر الله شنیدم که دربارهٔ آیهٔ ﴿إِنَّـمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ﴾ فرمود: یعنی در علی الله .

﴿ وَ إِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعُ ﴾ يعني على الله وعلى همان دين است.

﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾ مراد از ﴿ السماء ﴾ رسول خدا تَهُمُهُ و مراد از ﴿ ذات الحبك ﴾ على الله است.

إِنَّكُمْ لَفَي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ (٨) يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ (٩)

بحارالانوار، ج ۵۷، ص ۷۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۴۷؛ نورالثقلین، ج ۴، ص ۱۲۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۰۹

قُتِلَ الْخَرَّاصُونَ (١٠)

الَّذِينَ هُمْ في غَمْرَةٍ سَاهُونَ (١١)

يَسْنَلُونَ أَيَّانَ ٰ يَوْمُ الدِّينِ (١٢)

يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ (١٣)

ذُوقُوا فِتْنَتَكُمْ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ (١٤)

۸\_ همانا که شما در گفتار گوناگون هستید.

٩ - كسى از ايمان منحرف مىشودكه از قبول حق سرپيچى مىكند.

۱۰ ـ مرگ بر دروغگویان.

11 ـ همانهایی که در ضلالت و غفلت فرو رفتهاند.

١٢ ـ مي پرسند: روز جزا چه وقت خواهد بود؟

۱۳ \_آن روزی است که آنها را در آتش بسوزانند.

۱۴ ـ (و گفته شود:) بجشید عداب خود را،این همان عذابی است که برای آن عجله داشتید.

﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ ﴾ يعنى اين امت دربارهٔ ولايت على النَّهِ مختلف شدند و هر كس در ولايت على النَّهِ ثابت قدم شد وارد بهشت مى شود و هر كس با ولايت على النَّهِ مخالفت ورزد داخل آتش جهنم مى گردد.

﴿ يُؤُفَّكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ يعنى هر كس از ولايت على الله منحرف شود از بهشت منحرف مى شود. ١

﴿قُتِلَ الْخَرُّاصُونَ ﴾ آنهایی که بدون علم و یقین آراء دروغشان را بر دیـن نسبت میدهند.

بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۱۶۹ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۴۹ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۲۱ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۰

﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سٰاهُونَ ﴾ يعنى در ضلالت و گمراهى ، و «ساهى» كسى است كه متذكر خدا نمى گردد.

﴿يَسْتَلُونَ ﴾ اي محمد از تو سوال ميكنند.

﴿ أَيُّانَ يَوْمُ الدِّينِ ﴾ مجازات در چه زمانی خواهد بود؛ خداوند فرمود: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُقْتَنُونَ ﴾ يعنى عذاب مى شوند.

﴿ ذُو قُوافِتِنْتَكُم ﴾ يعني عذابتان را خواهيد چشيد.

﴿ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ اين همان عذابي است كه براي آن عجله اشتد. ١

> إِنَّ الْمُتَّقِبِنَ فِي جَنَّاتٍ وَ عُيُونِ (١٥) آخِذَ بِنَ مَا آتَٰاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَٰلِكَ مُحْسِنبِنَ (١٦) كَانُوا قَلْبِلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَ بِالْأَسْخَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ (١٨) وَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقِّ لِلسَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ (١٩) وَ فِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِنبِنَ (٢٠)

10 \_ همانا پرهیزگاران در بهشت و کنار چشمههای آب می آر امناد.

۱۶ و آنچه پروردگارشان به آنها عطا کرده را میگیرند، چراکه قبل از آن از نیکوکاران بودند.

۱۷ ـ آنها کمی از شب را میخوابیدند.

۱۸ ـ و آنها سحرگاهان از درگاه خداوند طلب آمرزش میکردند.

۱۹ ـ و در اموالشان حقّی برای سائل و محروم قرار می دادند.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۰

۲۰ ـ و در زمين آياتي براي اهل يقين است.

خداوند متقين را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَ عُـيُونٍ آخِـذِينَ مُـا آتَـٰاهُمْ رَبُّـهُمْ \_ تـا \_مُايَـهْجَعُونَ ﴾ كـه ﴿مايـهجعون ﴾ يـعنى نمىخوابيدند. ١

﴿ وَ بِالْأَسْخَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ وَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ ﴾ سائل كسى است كه از تلاشش جلوگيرى شده است.

﴿ وَ فِي الْأَرْضِ آياتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ در هر چيزي كه خداوند آفريده است. شاعر ميگويد:

و في كل شيء له آية يعنى: در هر چيزى براى او آيه و نشانى است، دلالت مىكند كه او واحد و يكانه است.

وَ في أَنَّفُسِكُمْ أَ فَلاَ تُبْصِرُونَ (٢١) وَ فِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ (٢٢) فَوَ رَبِّ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ (٣٣) ٢١ــو در خود شما (آياتي است) آيا نمي بينيد؟

۲۲ ـ و در آسمان روزی شماست و آنچه که به شما وعده داده میشود.

۲۳ ـ پس سوگند به پروردگار آسمان و زمین که این وعده حق است همانگونه که شما سخن میگوئید.

﴿ وَ فِي أَنْفُسِكُمْ أَ فَلا تَبْصِرُونَ ﴾ خداوند تو را شنوا و بينا آفريد، يك بار

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۱

غضب میکنی، یک بار راضی میگردی، گرسنه و سیر می شوی که همهٔ اینها از آیات خداوند است. ۱

﴿ وَ فِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ باران از آسمان مىبارد و به وسيلة آن غذاى عالم از زمين مىرويد.

﴿ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ يعنى از اخبار رجعت و قيامت و اخبارى كه در آسمان است، سپس خداوند به خودش سوكند خورده و فرمود: ﴿ فَو رَبِّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ يعنى آنچه كه وعده داده ايد. ٢

خداوند داستان حضرت ابراهیم الله از را نقل میکند که ما آن را در سورهٔ هود آورده ایم.

فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ في صَرَّةٍ فَصَكَّتُ وَجُهُهَا وَ قَالَتُ عَجُوزٌ عَقَيِمٌ (٢٩) ٢٩ ـ پس همسر (ابراهيم ساره) در حالي كه (از فرط خوشحالي) فسرياد ميكشيد و بر صورت خود ميزد جلو آمد و گفت: (آيا صاحب بجهاي ميشوم در حالي كه) من زني بير و نازا هستم؟

﴿ فَأَقُبُلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾ منظور از ﴿ صره ﴾ جماعت است. " ﴿ فَصَكَّتْ وَجُهَهَا ﴾ يعنى هنگامى كه جبرئيل النَّا او را به إسحاق النَّا ﴾ بشارت داد رويش را پوشاند. أ

ا. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۵۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۲۳
 ۲. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۵۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۲۴

۳. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۹؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۵۴ ۴. آن قدر حیا داشت که با آن همه عمری که از او گذشته بود باز خجالت کشیده و حیا نمود و رویش را از شرم و حیا پوشاند ولی الان در زمان ما زنان با کمال پررویی و بی شرمی در مقابل مردان نامحرم و... دم از چندین بچه زائیدن و بچه به دنیا آوردن و حالت چگونگی زائیدن را بیان می کنند بدون اینکه ذرهای شرم و حیا داشته باشند.

﴿ وَ قَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ يعنى نازا بود و بچه به دنيا نمي آورد.

وَ فِي غَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرَّبِحَ الْعَقْبِمَ (٢١)

۴۱ و نیز در سرگذشت قوم عاد (آیتی است) که برای هلاکت آنها تندبادی بدون باران فرستادیم.

﴿ وَ فِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ باد عقيم بادى است كه نه درختان را بارور مىكند و نه گياهان را مىروياند.

وَ فِي ثَمُودَ إِذْ قَبِلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّى حَبِنِ (٤٣)

۴۳ ـ و نیز در قوم ثمود (آیتی است) هنگامی که به آنها گفته شد: مارت کمی (از لذائذ دنیوی) بهرهمند باشید (تا عذاب الهی فرا برسد).

﴿ وَ فِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمُ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِينٍ ﴾ و مراد از ﴿حين ﴾ در اينجا سه روز است.

وَ السَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَ إِنَّا لَمُوسِعُونَ (٤٧)

۴۷ ـ و ما آسمان را به قدرت خود بنا نمودیم و بر وسعت آن می افزائیم.
 ﴿ وَ السَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ ﴾ يعنى با قدرت.

فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذَبِرٌ مُبينٌ (٥٠)

۵۰ پس به سوی خداوند بگریزید، هماناکه من برای شما از جانب او انذار کنندهای آشکار هستم.

﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللهِ ﴾ يعنى حج به جا بياوريد.

كَذَٰلِكَ مَا أَنَى الَّذَيِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ فَالُواسَاحِرُّ أَوْ مَجْنُونٌ (۵۲) أَ تَوْاصَوْا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (۵۳) فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنْتَ بِمَلُومٍ (۵۴) وَ ذَكُرْ فَإِنَّ الذِّكْرِىٰ تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ (۵۵)

۵۲\_اینچنین است که هیچ فرستادهای قبل از اینها به سوی قومی نیامد مگر آنکه گفتند: او ساحر یا دیوانه است.

۵۳\_آیا یکدیگر را (به این تهمتها) سفارش میکردند؟ (نـه) بـلکه آنـها قومی سرکش و طغیانگر بودند.

۵۴ پس از آنها روی بگردان که نو مورد ملامت و سرزنش واقع نمی شوی. ۵۵ و تذکر بده چرا که تذکر برای مؤمنان سودمند است.

﴿ كَذَٰ لِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونُ \* أَتَواصَوْا بِهِ ﴾ يعنى قريش با نامهايشان، تا اينكه به رسول خدا ساحر و مجنون گفتند.

﴿فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ اى محمد ﴿فَمَا أَنْتَ بِمَلُومٍ ﴾ يعنى خداوند اهتمام به هلاكت اهل زمين كرده است. پس خداوند بر رسولش نازل فرمود: اى محمد از آنها روى بر گردان كه تو مورد ملامت و سرزنش واقع نمى شويى، سپس براى خداوند بداء حاصل شده و بر پيامبر نازل فرمود: ﴿وَ ذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرىٰ تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ و اين آيه رد بر كسانى است كه بداء و معيشت را از براى خداوند منكر مى شوند. ا

## وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥٦)

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۳۱؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۵۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۲۳

مَا أُربِدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَ مَا أُربِدُ أَنْ يُطْعِمُونِ (۵۷)

۵۶ و من جنّ و انس را نیافریدم مگر اینکه مرا عبادت کنند.

۵۷ من از آنها روزی نمیخواهم و نمیخواهم که مرا اطعام کنند.

﴿ وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ خداوند آنها را به امر و نهى و تكليف آفريد و خلقت آنها از روى جبر نيست كه اجباراً او را عبادت كنند، و لكن خلقت آنها اختيارى است و با امر و نهى امتحان مىكند تا چه كسى او را اطاعت مىكند و چه كسى معصيت و نافرمانى ؛ و در حديث ديگر آمده است اين آيه با آية ﴿ وَ لاْ يَزْالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ منسوخ شده است.

﴿ مَا أَرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ ﴾ يعني آنها را به خاطر نيازمند بودن به آنها خلق نكردهام.

فَإِنَّ لِلَّذَبِنَ طَلَمُوا ذَنُوباً مِثْلَ ذَنُوبٍ أَصْحَابِهِمْ فَلاَ يَسْتَعْجِلُونِ (٥٩) فَوَيْلُ لِلَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ (٦٠)

۵۹ پس کسانی که ستم کردند گناهی (عذابی) مانند گناه (عذاب) یارانشان هست پس نسبت به آن عجله نکنند.

• عيس واي بركساني كه كافر شدنداز آن روزي كه به آنها وعده داده مي شود.

﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يعنى در حق آل محمد ستم كردند.

﴿ ذَنُوباً مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ فَلا يَسْتَعْجِلُونِ ﴾ كناهي (عـذابـي) مـانند كـناه (عذاب) يارانشان هست پس نسبت به آن عجله نكنند.

سپس فرمود: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ پس وای بر کسانی که کافر شدند از آن روزی که به آنها وعده داده می شود. ۱

۱. تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۶۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۳۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۲۷

# تفسير سورة طور



۵۲ – سورهٔ طور در مکه نازل

شده و دارای ٤٩ آيه است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الطُّورِ (١)

وَكِتَابٍ مَسْطُودٍ (٢) في رَقِّ مَنْشُودٍ (٣)

وَ الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ لِآلِ) كَانِوْرُ عَلَى الْمُعْمُورِ لِللَّا كَانِوْرُ عِلَى اللَّهِ

وَ السَّفْفِ الْمَرْفُوعِ (۵)

وَ الْبَحْرِ الْمَسْجُورِ (٦)

إِنَّ عَذَابَ رَبُّكَ لَوَاقِعٌ (٧)

مَا لَهُ مِنْ ذَافِعِ (٨)

۱\_سوگند به طور .

۲ ـ و سوگند به کتاب نوشته شده (قرآن).

۳\_ در صفحهای گشوده .

۴\_و سوگند به بیت المعمور .

۵\_و سوگند به سقف برافراشته.

۶\_و سوگند به دریای برافروخته.

۷\_ هماناکه عذاب پروردگارت واقع میشود.

٨ــو چيزي دافع آن نخواهد بود.

﴿ وَ الطُّورِ \* وَكِتْابِ مَسْطُورِ ﴾ طور كوهي در طور سينا است.

﴿ وَكِتَابِ مَسْطُورِ ﴾ يعنى نوشته شده.

﴿ فِي رَقِ مَنْشُورٍ ﴿ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ﴾ بيت المعمور در آسمان چهارم است كه به آن ضُراح مى گويند و در هر روز هفتاد هزار ملك بر آن وارد مى شوند كه ديگر هرگز بر آن وارد نمى شوند. \

﴿ وَ السَّقْفِ الْمَرْفُوعِ ﴾ يعني أسمان.

﴿ وَ الْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ يعنى روز قيامت درياى آتش فوران مىشود ؛ تمام آيات گذشته قسم و جوابش آيـهٔ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوْاقِعٌ ۞ مَا لَهُ مِنْ ذَافِعٍ ٩ مَى باشد.

يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً (٩)

وَ تَسيرُ الْجِبْالُ سَيْراً (١٠)

فَوَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ (١١)

الَّذَبِنَ هُمْ في خَوْضٍ يَلْعَبُونَ (١٢)

۹ ـ روزی که آسمان به شدّت به حرکت در می آیاد.

۱۰ ـ و كوه ها از جا كناده شاده و حركت مىكتناد.

۱۱ ـ پس در آن روز وای بر تکذیب کنندگان.

۱۲ ـ همانهایی که به بازی باطل مشغول هستند.

﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً ﴾ يعنى روزى كه اضطراب و دگرگونى آسمان نمايان گردد.

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۳۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۲۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۷

﴿ وَ تَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْراً ﴾ يعنى مانند باد مى شود. ﴿ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾ در معاصى وارد مى شوند. ا

يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا (١٣) ١٣\_آن روزى كه آنها را به زور به سوى آتش جهنم مى رانند.

#### دربهشت غنانيست

﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ﴾ در آتش جهنم انداخته می شوند. هنگامی که حضرت حمزه شهید شده بود، حضرت رسول الله و دری عبور می کردند که دیدند عمرو بن العاص و عقبة بن ابی معیط دو نفری زیر دیواری نشسته بودند، شراب خورده و این شعر را می خوانند:

کم من حواري تلوح عظامه و استخوانهايشان بعد از جنگ آشکار شده و يعنى: چه بسيار ياراني که استخوانهايشان بعد از جنگ آشکار شده و همسانهٔ قدرها گشته اند.

پیامبر عَیْنَ فرمود: پروردگارا آن دو را لعن فرما و آنها را به فتنه شان برگردان و در آتش جهنم بیندازشان. ۲

اصْـلَوْهَا فَـاصْبِرُوا أَوْ لا تَـصْبِرُوا سَـوْاةً عَـلَيْكُمْ إِنَّـمَا تُـجْزَوْنَ مُـاكُـنْتُمْ تَعْمَلُونَ (١٦)

۱۶ ـ در آن وارد شوید و بسوزید، پس صبر کنید یا صبر نکنید برای شما

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۸ ۲. بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۷۶ و ج ۲۲، ص ۹۹

یکسان است، چرا که به خاطر اعمالی که انجام داده اید کیفر می شوید.

﴿اصْلُوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لا تَصْبِرُوا﴾ صبر در این مقام به معنی حقیقی خود محمول نیست زیرا که احدی صبر بر شدائد آتش نتواند کرد بلکه صبر در اینجا به معنی جرأت است یعنی در آیید در جهنم خواه آنکه شما جرأت در آمدن داشته باشید یا نداشته باشید زیرا احدی صبر بر آتش ندارد و دلیل بر آن ﴿فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَی النّارِ ﴾ ایعنی جرأت تحمل آتش را ندارید. ا

وَ الَّذَيِنَ آمَنُوا وَ اتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ بِإِيمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ وَ مَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِيْ بِمَا كَيْسَبَ رَهبِنٌ (٢١)

۲۱ ـ و کسانی که ایمان آوردند و فرزندانشان هم در پیروی از آنها ایمان آوردند، فرزندانشان را (در بهشت) به آنها ملحق میکنیم، و از پاداش عمل آنها چیزی نمیکاهیم. هر گسی در گرو عمل خویش است.

﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق الله فرمود: اطفال شیعیان ما از مومنین هستند و حضرت فاطمه الله آنها را تربیت میکند. "

﴿ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ آنها را در روز قيامت به پدرانشان ملحق مىكنيم. أ عبد الرحمن بن كثير كويد امام صادق النَّلِ در معناى آية ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ فرمود: ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى آنهايى كه به پيامبر و اميرالمؤمنين ايمان آوردهاند و صراد از ذريه ائمة

۱. بقره، آیهٔ ۱۷۵

۲. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۳۸

٣. بحارالانوار، ج ٤، ص ٢٢٩

۴. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۳۱؛ نورالثقلین، ج ۵. ص ۱۴۰

معصومین و اوصیاء پیغمبرند و ذریّهٔ آنها را به ایشان ملحق نمودیم و ذریّهٔ آنها را از حجتی که محمد می ایش آن را دربارهٔ علی این آورده بود کم ننمودیم که حجت آنها یکی و اطاعشان نیز یکی است. ا

﴿ وَ مَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ يعنى ما ايشان را ناقص نمىكنيم. ٢

### يَتَنْازَعُونَ فيهاكأُساً لا لَغْوٌ فيها وَ لا تَأْثِيمٌ (٢٣)

۲۳ \_ آنها در بهشت جامهای نوشیدنی پاک و گوارا را از دست همدیگر میگیرند که نه بیهودگی در آن است و نه گناهی.

﴿ لَا لَغُو فِيهَا وَ لَا تَأْثِيمٌ ﴾ در بهشت غنا و فحش نيست مومن مي آشامد ولي گناه نمي كند.

وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٌ يُتَسَّاءُلُونَ (٢٥) قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ في أَهْلِنَا مُشْفِقينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَ وَفَانَا عَذَابَ السَّمُومِ (٢٧) ٢٥\_و أنها روبه همديگر كرده و سؤال ميكنند :

۲۶\_و میگویند: ما قبل از این در میان خانوادهٔ خود بیمناک بودیم. ۲۷\_پس خداوند بر ما منت نهاد و ما را از عذاب سموم (کُشنده) حفظ نمود.

خداوند گفتار اهل بهشت را حكايت كرده و فرمود: ﴿ وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسُاءَلُونَ ﴾ يعنى در بهشت.

کافی، ج ۱، ص ۲۷۵ ؛ بصائرالدرجات، ص ۴۸۰ ؛ تاویل الآیات الظاهره، ص ۵۹۸ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۳۱
 بحارالانوار، ج ۵، ص ۲۹۰

﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ يعنى در دنيا از عذاب خدا مى ترسيديم. ﴿ فَمَنَّ اللّٰهُ عَلَيْنَا وَ وَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴾ مراد از «سموم» كرما و حرارت شديداست.

> أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ (٣٠) قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ (٣١) أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلاَمُهُمْ بِهِذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (٣٢) أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ بَلْ لا يُؤْمِنُونَ (٣٣) فَلْيَأْتُوا بِحَديثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ (٣٣)

۳۰ بلکه می گویند او (محمد) شاعری است که ما مرگ او را انتظار داریم. ۳۱ بگو: انتظار بکشید که من نیز با شما از منتظران هستم.

۳۲ ــ آیا خیالات باطلشال اینها را به این اعمال وا میدارد یا آنــها گــروهـی طغیانگر هستند؟

۳۳\_بلکه می گویند: او قرآن را به خداوند افترا بسته است، بلکه آنها ایمان نمی آورند.

۳۴ـ پس اگر راست میگویند سخنی همانند آن را بیاورند.

خداوند گفتار قریش را حکایت کرده و فرمود: ﴿أَمْ یَـ قُولُونَ شَـاعِرُ ﴾ که رسول خدا تَیَا الله اسرزنش می کردند ﴿نَتَرَبَّصُ بِهِ رَیْبَ الْمَنُونِ ﴾ که ما مرگ او را انتظار داریم.

پس خداوند فرمود: اى محمد به آنها بكو: ﴿ تَسَرَبُّصُوا فَا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلاَمُهُمْ بِهِذَا ﴾ در دنيا كسى بردبارتر و خردمندتر از قريش نبود، سپس عطف بر اصحاب رسول خدا عَيَّا اللهُ كرده و فرمود: ﴿ أَمْ

يَقُولُونَ ﴾ اى محمد ﴿ تَـقَوَّلُهُ ﴾ يعنى اميرالمؤمتين الله ايا مىگويند كه پيامبر عَيَّيْ الله على را با رأى و نظر خودش خليفه قرار داده است.

﴿ بَلُ لا يُوْمِنُونَ ﴾ زيرا پيامبر او را با رأى و نظر خودش خليفه قرار نداده است.

سپس فرمود: ﴿فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ﴾ يعنى مردى همچون او را از جانب خداوند بياوريد ﴿إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ اكر راستكو هستيد.

أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَ لَكُمُ الْبَنُونَ (٣٩) أَمْ تَسْنَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ (۴۰) ٣٩\_آیا برای خداوند فرزندان تختر است تو برای شما فرزندان پسر؟ ۴۰\_آیا تو از آنها اجر رسالت میخواهی که زیر بـان سـنگین غـرامت در ماندهاند؟

﴿ أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَ لَكُمُ الْبَنُونَ ﴾ آن گفتهٔ قریش است که میگفتند ملائکه دختران خداوند هستند.

سپس فرمود: ﴿ أَمْ تَسْئَلُهُمْ ﴾ اى محمد ﴿ أَجْراً ﴾ در مقابل آنچه كه از رسالت مه آنها عطاكردهاى.

﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ ﴾ يعني كه غرامت سنگيني بر آنها وارد مي شود. ا

وَإِنَّ لِلَّذَبِنَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَٰلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (۴۷) وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُبِنَا وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حَبِنَ تَقُومُ (۴۸) وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَ إِدْبَارَ النُّجُومِ (۴۹)

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۱ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۴۱ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۳۴

۴۷ ـ و کسانی که ستم کردهاند عذاب قبل از آن است و لکن بیشتر آنها نمیدانند.

۴۸ برای حکم پروردگارت ضبر کن، چراکه تو تحت مراقبت ما هستی، و
 هنگامی که بر می خیزی پروردگارت را تسبیح و حمد گوی.

۴۹ ـ و در شب و هنگام پشت کردن ستارگان به تسبیح خداوند بپرداز.

﴿ وَ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ كساني كه در حق آل محمد ستم نمودند.

﴿عَذَاباً دُونَ ذَٰلِكَ ﴾ يعني عذاب رجعت با شمشير. ا

﴿ وَ اصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُبِنَا ﴾ يعنى تو در حفاظت و حرز و امان و زير پوشش نعمت ما هستى .

﴿ وَ سَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّکَ حِینَ تَقُومُ ﴾ حمد و تسبیح پروردگارت را هنگامی که برای نماز شب به پا میخیزی به جا بیاور.

﴿فَسَبِّحْهُ ﴾ قبل از نماز شب ﴿ وَ إِذْبَارُ النَّجُومِ ﴾ هنگام پشت کردن ستارگان. ابن ابی نصر [ بصیر ] گوید که امام رضالگ فرمود: مراد از ﴿ إِدبار السجود ﴾ دو رکعت السجود ﴾ چهار رکعت بعد از مغرب است و مراد از ﴿ إِدبار النجوم ﴾ دو رکعت قبل از نماز صبح می باشد. ۲

ا. ثفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۳۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۶
 ۲. بحارالانوار، ج ۸۴ ص ۸۸؛ کافی، ج ۴۴۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۳۵